

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امْسَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بِيَنْكُمْ  
بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ شَرَاضِ مِنْكُمْ

# دُورِ حاضِرِكَ مَالِيِّ مُعَالِلَا

## كَ

## شَرِعِ حُكْمٍ

حَفَظْ دُورِ وَالْفَقَارَ عَلَى



\*\*\* توجہ فرمائیں ! \*\*\*

کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب.....

عام فاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

مجلس التحقیق، الاسلامیہ کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ

لود (UPLOAD) کی جاتی ہیں۔

متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* تنبیہ \*\*\*

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر  
تبیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں

ٹیک کتاب و سنت ڈاٹ کام

دُورِ حاضر کے مالی نُصُوت

کا

شرعِ حُکْم

حافظ ذوالفقار علی حَفَظَ اللَّهُ

ناشر  
ابو ہریرہ اکیڈمی

37- کریم بلاک اقبال ٹاؤن لاہور۔ 042-5417233

253

جملہ حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب: ----- دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

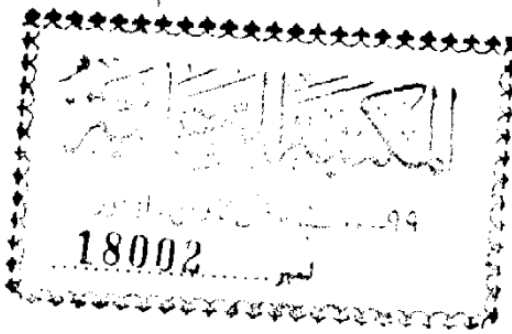
مؤلف: ----- حافظ ذوالفقار علی

ایڈیشن: ----- اول - ستمبر 2008ء

تعداد: ----- 1100/-

قیمت: -----

کپوزنگ: ----- ناظم شہزاد



ناشر

ابو ہریرہ اکیڈمی

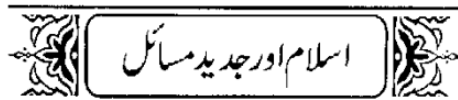
37- کریم بلاک اقبال ناؤں لاہور

فون: 042-5417233

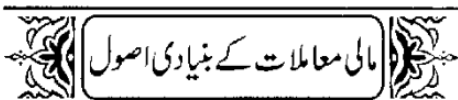


## فہرست مضمون

|    |                   |
|----|-------------------|
| 12 | پیش لفظ           |
| 14 | ارشاد باری تعالیٰ |
| 15 | فرمودات نبویہ ﷺ   |
| 16 | بابہ اول:         |



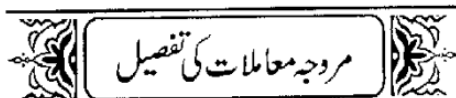
|    |                                                                       |
|----|-----------------------------------------------------------------------|
| 16 | خصوصیات اسلام                                                         |
| 16 | (۱) عالم گیریت                                                        |
| 18 | (۲) ادبیت                                                             |
| 18 | (۳) جامعیت اور ہمسہ گیریت                                             |
| 20 | اسلام اور میہمت و تجارت                                               |
| 21 | بعض شبہات کا ازالہ                                                    |
| 22 | جواب                                                                  |
| 22 | کاروبار کی جو صورت شریعت کی ہدایات یا مقاصد کے خلاف نہ ہو وہ جائز ہے۔ |
| 25 | دوسرے شہر                                                             |
| 26 | خلاصہ                                                                 |
| 27 | بابہ صدوم:                                                            |



|    |                         |
|----|-------------------------|
| 28 | ربا (سود)               |
| 30 | سود کی حرمت پر اجماع ہے |



|    |                                      |
|----|--------------------------------------|
| 31 | رہا کا معنی و مفہوم                  |
| 31 | قرآن کی روشنی میں رہا الفضل کا حکم   |
| 32 | احادیث میں رہا الفضل کا حکم          |
| 33 | رہا الفضل کیوں حرام ہے؟              |
| 34 | بظاہر یہ کسیاں چیزوں کا تبادلہ       |
| 34 | رہا الفضل کا دائرہ                   |
| 35 | کیا رہا کی حقیقت واضح نہیں؟          |
| 39 | غَرَرُ (uncertainty)                 |
| 40 | غُرر کا معنی                         |
| 44 | غُرر کا دائرہ                        |
| 45 | مشکوک معاملات سے بھی پر ہیز ضروری ہے |
| 46 | خلاصہ                                |
| 47 | باب سوم :                            |



|    |                              |
|----|------------------------------|
| 47 | کریڈٹ کارڈ                   |
| 47 | کریڈٹ کارڈ کی حقیقت          |
| 48 | کریڈٹ کارڈ کی تاریخ          |
| 49 | کارڈز کی مختلف قسمیں         |
| 49 | (۱) سودی                     |
| 49 | (۲) غیر سودی                 |
| 50 | کارڈز کے فوائد               |
| 50 | بینک کو حاصل ہونے والے فوائد |



|    |                                           |
|----|-------------------------------------------|
| 50 | تاجر کا فائدہ                             |
| 50 | کارڈ ہولڈر کو پہنچنے والے فائدہ           |
| 51 | کارڈز کے نقصانات                          |
| 51 | کریڈٹ اور چارج کارڈز کا شرعی حکم          |
| 52 | ڈیبٹ کارڈ (Debit Card) کا استعمال جائز ہے |
| 53 | انشورنس (التأمين)                         |
| 53 | انشورنس کی ابتدا                          |
| 55 | انشورنس کا مفہوم                          |
| 56 | انشورنس کی فہمیں                          |
| 56 | (۱) گروپ انشورنس                          |
| 56 | (۲) میوچل انشورنس                         |
| 57 | (۳) کمرشل انشورنس                         |
| 57 | لائف انشورنس                              |
| 57 | گذرا انشورنس                              |
| 58 | تھرڈ پارٹی انشورنس                        |
| 58 | کمرشل انشورنس کا شرعی حکم                 |
| 59 | لیزگ                                      |
| 60 | لیزگ کا جدید مفہوم                        |
| 61 | ایک شبہ کا ازالہ                          |
| 62 | لیزگ کا مقابل                             |
| 62 | مرجوہ لیزگ کا دوسرا مقابل                 |
| 63 | شیرز (حصہ) کی خرید و فروخت                |
| 63 | شیرز کی تاریخ                             |



|    |                                                  |
|----|--------------------------------------------------|
| 63 | شیئر ز کی حقیقت                                  |
| 64 | شرعی حکم                                         |
| 66 | شیئر ز کی خرید و فروخت کی بعض ناجائز صورتیں      |
| 66 | فیوج پیل                                         |
| 66 | بدل (Carey Over)                                 |
| 68 | کاروباری دستاویزات                               |
| 68 | کاروباری دستاویزات سے مراد                       |
| 69 | اوراق تجارتی کی تاریخ ابتداء                     |
| 70 | کاروباری دستاویزات اور کاغذی کرنی میں فرق        |
| 70 | کمرشل اور فناشل پیپر ز کا باہمی فرق              |
| 71 | کمرشل پیپر ز کی مختلف فرمیں اور ان میں باہمی فرق |
| 72 | ہندی                                             |
| 73 | پرو مزدی نوٹ                                     |
| 73 | چیک                                              |
| 74 | شرعی حکم                                         |
| 76 | بنک کی وساطت سے وصولی کا حکم                     |
| 77 | ایک شبہ کا ازالہ                                 |
| 77 | ہندی بھٹانے کا حکم                               |
| 78 | بعض شبہات کا ازالہ                               |
| 79 | جواب                                             |
| 80 | دوسری شبہ                                        |
| 80 | جواب                                             |
| 80 | تیسرا شبہ                                        |

# دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

|     |                                  |
|-----|----------------------------------|
| 7   | جواب                             |
| 81  | حقوق کی بیع                      |
| 84  | حق التایف                        |
| 84  | حق التایف کی تاریخ               |
| 85  | حق ایجاد                         |
| 86  | تجاری نام اور علامات             |
| 87  | معنوی حقوق کی بیع کا شرعی حکم    |
| 88  | قائلین کے دلائل                  |
| 89  | مانعین کے دلائل                  |
| 89  | راجح رائے                        |
| 91  | گپڑی                             |
| 91  | اراضی وقف میں گپڑی کی صورتیں     |
| 91  | اراضی بیت المال میں گپڑی کی صورت |
| 92  | ذاتی پر اپرٹی میں گپڑی کا مفہوم  |
| 92  | گپڑی کا فائدہ                    |
| 92  | گپڑی کے مختلف نام                |
| 93  | گپڑی کی تاریخ و ارتقاء           |
| 95  | گپڑی کا حکم                      |
| 98  | ملاحظہ                           |
| 99  | بیع قط                           |
| 99  | پہلا واقعہ                       |
| 100 | دوسرا واقعہ                      |
| 101 | قططوں پر خریداری کی مختلف صورتیں |

8

|     |                      |
|-----|----------------------|
| 102 | قائلین جواز کے دلائل |
| 103 | مانعین کے دلائل      |
| 104 | رانج نظر             |
| 108 | ملاحظہ               |
| 108 | خلاصہ                |
| 110 | باب چھادم:           |

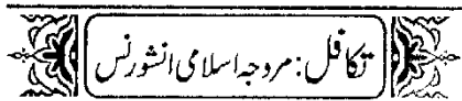
|     |                                                                         |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| 110 | تمہید                                                                   |
| 111 | اسلامی بینکوں پر تقيید کی وجہ                                           |
| 111 | اسلامی بینکوں میں رانج اجارہ کا مقصد تمویل (فائزگ) ہے نہ کہ حقیقی اجارہ |
| 112 | شرح سود کو معیار بنانا                                                  |
| 114 | اسلامی بینکوں کا طریقہ بھی سودی بینکوں جیسا ہے                          |
| 115 | تا خیر پر جرمانہ                                                        |
| 115 | شریعت میں تا خیر پر جرمانہ کا تصور نہیں ہے                              |
| 117 | امام طاہب <small>رحمۃ اللہ علیہ</small> کے قول سے غلط استدلال           |
| 118 | اسلامی بینک نان رسک ہیں                                                 |
| 119 | اسلامی بینکوں میں رانج طریقہ ہائے تمویل کی حقیقت                        |
| 119 | مضاربہ                                                                  |
| 121 | مضارب کی حیثیت                                                          |
| 121 | مضاربہ کی شرطیں                                                         |
| 122 | مضاربہ کا میدان                                                         |
| 126 | اسلامی بینکوں میں رانج مضاربہ کی حقیقت                                  |



|     |                                                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| 129 | مرا بحکم                                                                  |
| 129 | مرا بحکم کی ضرورت اور اس کے بنیادی اصول                                   |
| 130 | مرا بحکم کی مختلف قسمیں اور ان کا شرعی حکم                                |
| 132 | رانج رائے                                                                 |
| 133 | مرا بحکم میں ضمنی اخراجات کا حکم                                          |
| 133 | بیع مرا بحکم اور بینکاری                                                  |
| 134 | اسلامی بینکوں میں رانج مرا بحکم                                           |
| 136 | مروجہ مرا بحکم کا شرعی حکم                                                |
| 142 | اسلامی بینکوں کا نقطہ نظر                                                 |
| 144 | اجارہ مُنْتَهیَةٌ بِالْتَّمْلِيلِك                                        |
| 146 | اسلامی بینکوں میں رانج اجارہ اور سودی بینکوں میں رانج ہائر پر چیز میں فرق |
| 146 | ملکیت منتقل ہونے کے طریقے                                                 |
| 147 | ضَمَانِ جِدَّيَہ کا حکم                                                   |
| 147 | اگر چیز تباہ ہو جائے یا قابل استعمال نہ رہے؟                              |
| 148 | اجارہ مُنْتَهیَةٌ بِالْتَّمْلِيلِك کا شرعی حکم                            |
| 150 | مشارکہ متناقصہ (Diminishing Musharakah)                                   |
| 152 | مشارکہ متناقصہ شرکت کی کس قسم میں داخل ہے                                 |
| 152 | شرکة العنان کیا ہے؟                                                       |
| 154 | مشارکہ متناقصہ میں بینک اپنے حصے کے یونٹ کس قیمت پر بیچے گا               |
| 155 | بینک اپنا حصہ کس قیمت پر فروخت کرتا ہے                                    |
| 156 | تَوْرُّق                                                                  |
| 157 | تورق اور بیع عینہ میں فرق                                                 |
| 159 | تورق کا شرعی حکم                                                          |



|     |                                  |
|-----|----------------------------------|
| 160 | رائج رائے                        |
| 160 | بینکوں میں تورق کا استعمال       |
| 162 | شرعی حیثیت                       |
| 162 | یہی سلم                          |
| 164 | سلم کی اجازت کا فلسفہ            |
| 164 | کیا سلم خلاف قیاس ہے؟            |
| 165 | سلم کی شرطیں                     |
| 169 | ملاحظہ                           |
| 169 | سلم اور اصنایع میں فرق           |
| 169 | سلم میں رہن اور حضانت طلب کرنا   |
| 170 | سلم میں قبضہ کی مدت              |
| 171 | حوالگی میں تاخیر پر جرمانہ       |
| 172 | قبضہ سے پہلے بیچنا               |
| 173 | تجارت میں سلم کا استعمال         |
| 176 | اسلامی بینکوں میں سلم کا استعمال |
| 177 | سلم متوازی                       |
| 178 | پر اپیگنڈہ کا جواب               |
| 178 | خلاصہ                            |
| 180 | باب پنجم:                        |



|     |                          |
|-----|--------------------------|
| 180 | تکافل کا معنی و مفہوم    |
| 182 | اسلام میں تکافل کی اہمیت |

|     |                                          |
|-----|------------------------------------------|
| 184 | اسلامی تکافل کی ہمہ گیریت                |
| 186 | تکافل کی مختلف صورتیں                    |
| 187 | اسلامی تکافل کی خصوصیت                   |
| 187 | مردوجہ تکافل اور اس کا طریقہ کار         |
| 190 | مردوجہ تکافل کی قسمیں                    |
| 190 | فیضی تکافل                               |
| 191 | جزل تکافل                                |
| 190 | کیا مردوجہ تکافل سودا اور غرر سے پاک ہے؟ |
| 192 | کیا یہ عقد معاوضہ نہیں؟                  |
| 192 | ایک تاویل کا جواب                        |
| 193 | کیا نقدی کو وقف کیا جا سکتا ہے؟          |
| 197 | صحیح موقف                                |
| 198 | ایک شبہ کا ازالہ                         |
| 201 | بعض تحقیق طلب مسائل                      |
| 202 | ایک غیر معقول استدلال                    |
| 202 | خلاصہ                                    |
| 203 | باب ششم                                  |

## قضیے کے مسائل

|     |                         |
|-----|-------------------------|
| 203 | قرض لیتا پسندیدہ نہیں   |
| 206 | قرض کی ادائیگی کا معمار |



بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## پیش لفظ

مسلمان ہونے کے ناطے ہمارا یہ پختہ اعتقاد ہے کہ انسانی زندگی کا کوئی پہلو ایسا نہیں خواہ وہ انفرادی ہو یا اجتماعی، سیاسی ہو یا اخلاقی، معاشرتی ہو یا معاشی جس کے متعلق دین میں اصولی رہنمائی موجود نہ ہو۔ مثلاً معاشرت و تجارت کو لے لجئے قرآن و حدیث میں اس حوالے سے واضح، غیر مبہم اور قطعی اصول بیان ہوئے ہیں جن کی روشنی میں ہم ہر دور میں پیش آنے والے مسائل کا حل تلاش کر سکتے ہیں۔ ہمارے محدثین کا یہ عظیم کارنامہ ہے کہ انہوں نے عبادات ہی کی طرح معاملات سے متعلق احادیث نبویہ ﷺ بھی ہم تک پہنچائی ہیں۔

کتب حدیث میں معاملات کے ابواب کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ کیونکہ جب تک معاملات درست نہ ہوں انسان کا ایمان مکمل نہیں ہو سکتا ہے اور نہ ہی اس کی زندگی اسلامی زندگی بن سکتی ہے۔ ہمارے پیارے نبی ﷺ نے حرام کے علاوہ مشتبہ امور کے ارتکاب کو بھی انسان کے دین اور آبرو کے لیے خطرے کی علامت قرار دیا ہے۔ چنانچہ آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے۔

((فَمَنِ اتَّقَى الْمُشَبَّهَاتِ اسْتَبَرَ لِدِينِهِ وَعَرَضَهُ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُّهَاتِ كَرَاعَ يَرْعَى حَوْلَ الْحَمَّى، يُوْشِكُ أَنْ يُوَاقِعَهُ )) [صحیح بخاری:

كتاب الإيمان، باب فضل من استبر لدینه]

”جو شخص شبہات سے بچا اس نے اپنادین اور عزت بچا۔ اور جو شبہات میں پڑ گیا اس کی مثال اس چردا ہے کی ہے جو (شاہی) چراغہ کے آس پاس (اپنے جانور) چراتا ہے، قریب ہے اس میں جا گھے۔“

مگر بدقتی کی بات یہ ہے کہ آج مسلمانوں کی اکثریت دین سے بیگانگی کے باعث

## دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

13

اسلام کے ان سنبھری اصول سے نابلد ہے۔ جو لوگ نماز، روزہ کے پابند ہیں ان میں بھی ایک طبقہ ایسا ہے جس نے دین صرف عبادات، نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ کا نام سمجھ لیا ہے۔ مالی معاملات کے بارہ میں احکام شرعیہ کو اس طرح نظر انداز کیے ہوئے ہیں کہ گویا ان کا دین کے ساتھ کوئی تعلق ہی نہیں ہے۔ بالخصوص جدید معاملات کے متعلق ان کا اندازِ فکر یہ ہے کہ یہ چونکہ دور حاضر کی پیداوار ہیں عہد رسالت میں ان کا وجود ہی نہیں تھا اس لیے یہ جائز ہیں۔ ان حالات میں اہل علم پر بھاری ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ معاملات جدیدہ کو سمجھیں اور لوگوں کی صحیح اور کما حقدہ رہنمائی کریں۔

علماء کرام تبریک و تحسین اور قدر افزائی کے مستحق ہیں کہ انہوں نے اس حوالے سے قابل قدر کام کیا ہے۔ خصوصاً علمائے عرب نے اس سلسلے میں بہت عمدہ کوششیں کی ہیں۔ جدید مالی معاملات میں سے شاذ و نادر ہی کوئی ایسا مسئلہ ہو گا جس پر عربی زبان میں مستقل کتاب نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ سب کی مساعی حسن کو قبول فرمائے اور اس خدمت کو ذریعہ نجات بنائے۔

احقر نے بھی اس ضمن میں ادنیٰ سی کاوش کی ہے جو

### دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

کے عنوان سے حاضر خدمت ہے

یاد رہے ایہ کتاب اصل میں رقم کے ان مضامین کا مجموعہ ہے جو وقایو فتا ہفت روزہ ”الاعتصام“ اور بعض دیگر جرائد میں شائع ہوتے رہے ہیں اب حک و اضافہ کے بعد ان کو کتابی شکل میں شائع کیا جا رہا ہے۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کو تراجم اور مشتبہ امور سے بچنے کی توفیق عطا فرمائے۔

حافظ ذوالفقار علی

ابو جرید شریح کاظم

کریم بناک علامہ اقبال ناذن لاہور

## ارشاد باری تعالیٰ

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقَى مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ۝ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذْنُوْا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ۝﴾ [آل عمران: ۲۷۸-۲۷۹]

”اے ایمان والو! اللہ سے ڈرجاؤ اور چھوڑ دو باقی سود، اگر تم مومن ہو۔ پھر اگر تم نے یہ نہ کیا تو اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کے لیے تیار ہو جاؤ اور اگر تم نے توبہ کر لی تو تمہارے لیے تمہارے اصل مال میں نہ تم ظلم کرو اور نہ تم ظلم کیے جاؤ۔“

\* ..... \*

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ يِئِنْكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ۝﴾ [آل عمران: ۲۹]

”اے ایمان والو! تم اپنے مال آپس میں باطل طریقے سے نکھاؤ مگر یہ کہ تجارت ہو تمہاری باہمی رضامندی سے اور نہ تم قتل کرو اپنے نفسوں کو بلا شہر اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ نہایت رحم کرنے والا ہے۔“

\* \* \*

## فِرْمَوْدَاتِ نَبُوِيَّةٍ عَلَىٰ حَقِيقَتِهَا

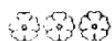
((يَأْتِيَ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لَا يُبَالِيَ الْمَرءُ مَا أَخَذَ مِنْهُ أَمْ الْحَالَ أَمْ مِنَ الْحَرَامِ)) [صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب من لم يبال من حيث کسب المال]  
 ”لوگوں پر ایک زمانہ آئے گا جب انسان کو اس کی پروانیں رہے گی کہ اس نے جو حاصل کیا ہے وہ حلال ہے یا حرام۔“



((ذُعْ مَا تَرِيُكَ إِلَى مَا لَا تَرِيُكَ)) [سنن الترمذی: باب ما جاء في شأن الحساب والقصاص]  
 ”جو چیز تجھے شک میں ڈالے اس کو چھوڑ دے جو شک میں نہ ڈالے اس کو قبول کر لے۔“



((لَا يَحِلُّ سَلْفٌ وَيَعْ وَلَا شُرْطَانٌ فِي يَعْ وَلَا رِيحٌ مَا لَمْ يُضْمَنْ وَلَا يَعْ مَا لَيْسَ عِنْدَكَ)) [سنن الترمذی، باب ما جاء في كراهة بيع مال ليس عنده]  
 ”قرض اور بیع، ایک بیع میں دو شرطیں اور اس چیز کا نفع جس کا رسک برداشت نہ کیا گیا ہو جائز نہیں اور اس چیز کی بھی درست نہیں جو تیرے پاس موجود نہیں۔“



باب اول

## اسلام اور جدید مسائل

خصوصیاتِ اسلام:

اللہ تعالیٰ نے دین اسلام کو جن امتیازی خوبیوں سے نوازا ہے ان میں خوبیاں

بڑی نہیاں ہیں:

۱۔ عالم گیریت۔

۲۔ ابدیت (قیامت تک کے لیے)۔

۳۔ جامعیت اور ہمہ گیریت۔

(۱) عالم گیریت:

یعنی اسلام کے مخاطب کسی ایک نسل یا خطے کے لوگ نہیں بلکہ یہ ہر دور اور ہر جگہ کے لیے ہے۔

﴿فُلِّي أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا بِالَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِي وَيُمْتِدُ فَأَمْتُنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأَمِينِ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَتِهِ وَاتَّبَعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ [الاعراف: ۱۵۸]

”آپ فرمادیں: لوگو! میں تم سب کی طرف اللہ کا رسول ہوں جو آسمانوں اور زمین کی سلطنت کا مالک ہے اس کے سوا کوئی انہیں، وہی زندہ کرتا اور مارتا ہے، الہذا اللہ اور اس کے رسول نبی اُمیٰ پر ایمان لاو جو اللہ اور اس کے ارشادات پر ایمان لاتا ہے اور اسی کی پیروی کرو اسید ہے تم راہ راست پالو گئے۔“

﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ﴾ [الانبیاء: ۱۰۷]

”اور ہم نے آپ ﷺ کو تمام دنیا والوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔“

﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا﴾ (۵۰)

[الفرقان: ۱۱]

”بہت بارکت ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے پر فرقان (قرآن) نازل کیا تاکہ وہ تمام جہانوں کے لیے (برے انجام سے) ذرانے والا ہے جائے۔“

﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بِشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (السبأ: ۲۸)

”اور ہم نے آپ کو تمام لوگوں کے لیے بشارت دینے والا اور ذرانے والا بنا کر بھیجا مگر اکثر لوگ نہیں جانتے۔“

﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ﴾ (النکور: ۲۷)

”یہ تو سارے جہاں والوں کے لیے نصیحت ہے۔“

نبی نبیت کی حدیث ہے:

((أُعْطِيَتْ خَسْالَةُ مِنْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِيُّ نُصْرَتْ بِالرُّغْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسِيْدًا وَطَهُورًا فَإِنَّمَا رَجُلٌ مِنْ أَمْمَتِي أَدْرَكَهُ الصَّلَاةُ فَلَيُصْلِلَ وَأَحْلَلَ لِيَ الْمَعَانِمُ وَلَمْ تَحِلْ لِأَحَدٍ قَبْلِيُّ وَأُعْطِيَتْ الشَّفَاعَةُ وَكَانَ النَّبِيُّ يُعَثِّرُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَيُعَثِّرُ إِلَى النَّاسِ عَامَةً)) [صحیح بخاری:

كتاب التیسم، باب قول الله تعالیٰ فلم تجدوا اماء فتیمموا صعیدا طیما]

”مجھے پانچ چیزیں دی گئی ہیں جو مجھ سے پہلے کسی کو نہیں دی گئیں۔“

۱۔ ایک مینیت کی مسافت کے ساتھ میری مدد کی گئی ہے۔

۲۔ میرے لیے زمین مسجد اور پاک کرنے والی بنا دی گئی ہے، میری امت میں سے جس آدمی کو جہاں نماز کا وقت پا لے وہ نماز پڑھ لے۔

۳۔ میرے لیے غنیمتیں حلال کی گئیں ہیں جو مجھ سے پہلے کسی کے لیے حلال نہیں تھیں۔

۳۔ مجھے شفاعت عطا کی گئی ہے۔

۵۔ پہلے انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم خاص قوم کی طرف آتے تھے اور مجھے تمام لوگوں کی طرف نبی بنا کر بھیجا گیا ہے۔

(۲) ابدیت:

یعنی اسلامی تعلیمات ایک خاص دور یا مخصوص مدت کے لیے نہیں بلکہ قیامت تک کے لیے ہیں کیونکہ یہ آخری دین اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں۔

﴿مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ الْبَيِّنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ۵﴾ [الاحزاب: ۴۰]

”محمد صلی اللہ علیہ وسلم تمہارے مردوں میں سے کسی کے باپ نہیں ہیں بلکہ وہ اللہ کے رسول اور خاتم النبیین ہیں اور اللہ ہر چیز کو خوب جانتے والا ہے۔“

ختم نبوت کا تقاضا ہی ہے کہ اس دین کی تعلیمات ایک مخصوص مدت کے لیے نہ ہوں بلکہ قیامت تک کے لیے ہوں۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

((نَحْنُ أَنَا بِرُوْزِ السَّابِقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ)) [صحیح بخاری: کتاب الجمعة، باب فرض الجمعة]

”ہم آخری ہیں لیکن قیامت کے دن سب سے آگے ہوں گے۔“

(۳) جامعیت اور ہمہ گیریت:

اس کا مطلب ہے کہ زندگی کا کوئی شعبہ ایسا نہیں جس کے متعلق اسلام نے ہماری رہنمائی نہ کی ہو، اس میں ضروریات زندگی کے تمام مسائل کا حل موجود ہے۔

﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ۵﴾ [النحل: ۸۹]

”اور ہم نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایسی کتاب نازل کی ہے جس میں ہر چیز کی وضاحت موجود ہے اور اس میں مسلمانوں کے لیے ہدایت، رحمت اور خوشخبری ہے۔“

﴿وَلَقَدْ جِئْنَاهُمْ بِكِتابٍ فَصَلَنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدَىٰ وَرَحْمَةٍ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۝﴾ [الاعراف: ۵۲]

”هم ان کے پاس ایسی کتاب لائے ہیں جسے ہم نے علم کی بناء پر مفصل بنادیا ہے، یہ کتاب ان لوگوں کے لیے ہدایت اور رحمت ہے جو ایمان لاتے ہیں۔“

﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَصَلَنَاهُ تَفْصِيلًا ۝﴾ [بني اسرائیل: ۱۲]

”اور ہم نے ہر چیز کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔“

﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصْصِهِمْ عِبْرَةٌ لِّأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْسَرَىٰ وَلَكُنْ تَصْدِيقُ الدِّيْنِ بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلٌ كُلُّ شَيْءٍ وَهُدَىٰ وَرَحْمَةٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۝﴾ [یوسف: ۱۱۱]

”ان قصوں میں اہل عقل و خرد کے لیے (کافی سامان) عبرت ہے، یہ قرآن کوئی ایسی بات نہیں جو گھری گئی بلکہ یہ تو اپنے سے پہلی کتابوں کی تصدیق کرتا ہے، اس میں ہر بات کی تفصیل موجود ہے اور ایمان لانے والوں کے لیے ہدایت اور رحمت ہے۔“

﴿إِلَيْهِمْ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ۝﴾ میں جس اکمال کا اعلان فرمایا گیا ہے اس کا معنی بھی یہی ہے کہ اس میں انسانی ضرورت اور حالت و حرمت کی تمام باتیں بیان کر دی گئی ہیں۔

امام شافعی رض فرماتے ہیں:

((فليست تنزل في أحد من أهل دين الله نازلة إلا وفي كتاب الله الدليل)) [الرسالة: ج ۱، ص ۲۰]

”کتاب اللہ میں مسلمانوں کو ہر پیش آمدہ مسئلے کے متعلق راہنمائی موجود ہے۔“

شیخ الحمد شیخ امام بخاری رض فرماتے ہیں:

((لا اعلم شيئاً يحتاج اليه الا وهو في الكتاب والسنة))

”کتاب و سنت میں تمام ضروری مسائل کا حل موجود ہے۔“



پوچھا گیا:

((هل یمکن معرفة ذلك؟ قال نعم)) [مقدمة فتح الباری: ص ۴۸۹]  
”کیا اس کی معرفت ممکن ہے؟ کہا ہا۔“

ثابت ہوا کہ اسلام میں بدلتے ہوئے معروضی حالات اور عصری تقاضے پورے کرنے کی مکمل صلاحیت موجود ہے۔

اسلام اور میشہت و تجارت:

صنعت و تجارت انسانی زندگی کے لازمی اجزاء ہیں، ان کے متعلق اسلام کیوں کر خاموش رہ سکتا تھا۔ قرآن و حدیث میں معاملات کے بارے میں بالکل واضح اور غیر مبہم ہدایات دی گئی ہیں، جو صورتیں معاشرے کے لیے مفید تھیں انہیں باقی رکھا گیا ہے اور جو مضر تھیں وہ سب حرام قرار دی گئیں ہیں:

﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرَّبَا﴾ [البقرة: ۲۷۵]

”اور اللہ نے بیع کو حلال کیا اور سود کو حرام قرار دیا ہے۔“

﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوْا بِهَا إِلَى الْحُكَمِ﴾

﴿لِتَأْكُلُوا فَرِيَقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ۱۸۸]

”اور آپس میں ایک دوسرے کا مال بالطل طریقے سے نکھاؤ،“ مقدمات اس غرض سے حکام تک لے جاؤ کہ دوسرے کے مال کا کچھ حصہ ناقص طور پر ہضم کر جاؤ، حالانکہ حقیقت حال تھیں معلوم ہوتی ہے۔“

مشہور محدث و مفسر ابن العربي رحمۃ اللہ علیہ اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

”یہ آیت معاملات کے قواعد میں سے اور معاویات کی اساس ہے۔“ (احکام القرآن:

جلد ۱، ص ۱۸۵)

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضِ مِنْكُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا﴾ [النساء: ۲۹]

# دو رہاضر کے مال معااملات کا شرعی عکم

21

”اے ایمان والو! تم اپنے مال آپس میں باطل طریقے سے نہ کھاؤ مگر یہ کہ تجارت ہو تمہاری باہمی رضامندی سے اور نہ تم قتل کرو اپنے نفوس کو بلاشبہ اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ نہیا یہ رحم کرنے والا ہے۔“

اس ممانعت میں ناجائز طریقے سے مال حاصل کرنے کے تمام ذرائع شامل ہیں چونکہ اسلامی ہدایات سراسر معاشرے کے مفاد میں ہیں۔ جن کو نظر انداز کرنے سے معاشی بگاڑ پیدا ہونا یقینی امر ہے، اس لیے مسلم معاشرے میں ان لوگوں کو کاروبار کی قطعی اجازت نہیں جو تجارت کے متعلق اسلامی احکام سے ناواقف ہوں، چنانچہ خلیفہ ثانی حضرت عمر فاروق رض کا فرمان ہے۔

((لَا يَبِعُ فِي سُوقِنَا إِلَّا مَنْ تَفَقَّهَ فِي الدِّينِ)) [جامع ترمذی: ابواب الوتر، باب ماجاء فی فضل الصلاة علی النبی]   
 ”ہمارے بازاروں میں وہی خرید و فروخت کرے جسے دین کی بحث ہو۔“   
 یعنی خرید و فروخت کے متعلق دینی احکام سے آگاہ ہو۔ امام ترمذی نے حضرت عمر رض کے اس اثر کو حسن قرار دیا ہے۔

**بعض شبہات کا ازالہ:**

پہلا شبہ: بعض جدت پسندوں کے خیال میں اسلامی ہدایات بلاشبہ تمام نسلوں اور زمانوں کے لیے ہیں مگر ان کا دائرہ عمل صرف عقائد و عبادات تک محدود ہے۔ سیاسی، معاشی اور معاشرتی معااملات میں ہم آزاد ہیں کہ اپنے حالات کے مطابق جس طرح چاہیں فیصلہ کریں، اس نقطہ نظر کی تائید میں ایک روایت بھی توڑ مروڑ کر پیش کی جاتی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

((أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِأَمْرِ دُنْيَاكُمْ)) [صحیح مسلم: کتاب الفضائل، باب وجوب امثال مقالہ شرعا.....]

”تم اپنے دنیوی معااملات کو بہتر جانتے ہو،“

جواب:

ہمارے نزدیک اس غلط فہمی کی وجہ یہ ہے کہ ہمارے ان مہربانوں نے دیگر مذاہب کی طرح دین اسلام کو بھی محض چند مخصوص عقائد اور خود ساختہ رسومات کا مجموعہ سمجھ لیا ہے حالانکہ اسلام تو ایک کامل خاباطہ حیات ہے جو دینی معاملات کے ساتھ ساتھ سیاسی، معاشرتی اور معاشی مسائل جیسے تمام معاملات کو اپنے اندر سمیٹنے ہوئے ہے۔ دین و دنیا کی جو تفریق عیسائیت میں ہے کہ شخصی زندگی کے ایک حدود گوشے کے سواباتی ساری اجتماعی اور سیاسی زندگی مذہب کے دائرہ بحث سے خارج ہے اسلام میں اس کی کنجائش نہیں ہے۔ دین کا ہر طالب علم اس حقیقت سے بخوبی آگاہ ہے کہ قرآن مجید میں سیاسی، معاشی اور معاشرتی مسائل کے بارہ میں بھرپور اہمیت موجود ہے۔

جن حضرات کو صحیح بخاری کے مطابعہ کا موقع ملا ہے وہ ہمارے موقف کی تائید فرمائیں گے کہ کس طرح امام بخاری رض نے صحیح بخاری میں عقائد و عبادات، معاشی و معاشرتی مسائل، سیاسی امور، میں الاقوامی تعلقات، حدود و تعریفات اور دیگر گوشے ہائے زندگی کے متعلق نبی ﷺ کی احادیث جمع فرمادی ہیں، باقی رہ گئے آپ کے زیر بحث الفاظ توان کا ایک خاص محل ہے وہ یہ کہ ہماری زندگی کا وہ دائرہ ہے، ہم دنیا سے تعبیر کرتے ہیں اس کے متعلق اسلام نے صرف بنیادی باتیں ذکر کی ہیں اس کے بعد ہمیں آزاد چھوڑ دیا ہے تفصیلات و جزئیات بیان نہیں کیں، البتہ وہ دائرہ ہے دین کہا جاتا ہے اس میں ہم پابند ہیں، اپنی مرضی سے ایک قدم ادھر ادھر نہیں اٹھا سکتے۔

کاروبار کی جو صورت شریعت کی بدلیات یا مقاصد کے خلاف نہ ہو وہ جائز ہے:

اس بات کو علماء رض یوں بیان کرتے ہیں:

”عبادات میں اصل حرمت ہے جب تک شارع کی طرف سے نص نہ ہو کوئی کام کرنا جائز نہیں ہوتا اور معاملات میں اصل اباحت ہے یعنی لین دین کی ہر وہ صورت جائز ہے جس سے شریعت نے منع نہ کیا ہو۔“

شیعۃ الاسلام امام ابن تیمیہ فرماتے ہیں:

((والأصل في هذا أنه لا يحرم على الناس من المعاملات التي يحتاجون إليها إلا مادل الكتاب والسنّة على تحريمها كما لا يشرع لهم من العبادات التي يتقربون بها إلى الله إلا مادل الكتاب والسنّة على شرعاً)) [مجموع الفتاوى لابن تیمیہ: حج ۲۸ ص ۲۸۶]

”اُس بارہ میں اصل یہ ہے کہ وہ معاملات جن کی لوگوں کو ضرورت ہوتی ہے ان میں سے صرف وہی حرام ہیں جن کی حرمت پر کتاب و سنت دلالت کر رہی ہوں جیسا کہ عبادات میں سے وہی جائز ہیں جن کی مشروعیت پر قرآن و حدیث میں رہنمائی موجود ہو۔“

زیر بحث حدیث کے علاوہ ذیل کی احادیث سے بھی اس اصول کی تائید ہوتی ہے:  
 ((الْمُسْلِمُونَ عَنْدَ شُرُوطِهِمْ)) [بخاری: کتاب الاجارہ، باب اجر السمسرة]  
 ”مسلمان اپنی شرطوں کے مطابق ہیں۔“

”مسلمان اپنی شرطوں پر ہیں مگر وہ شرط جو حرام کو طلاق یا حلال کو حرام قرار دے:“  
 ((الْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ إِلَّا شَرِطًا حَرَمَ حَلَالًا أَوْ أَحَلَّ حَرَامًا))  
 [جامع ترمذی: کتاب الاحکام، باب ماذکر عن رسول الله فی الصلح  
 بین الناس]

”مسلمان اپنی شرطوں پر ہیں مگر وہ شرط جو حرام کو طلاق یا حلال کو حرام قرار دے:“  
 عبادات کے متعلق آپ ﷺ کا ارشاد ہے:  
 ((صَلُوَّا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أَصْلَى)) [صحیح بخاری: کتاب الاذان، باب  
 الاذان للمسافر اذا كانوا جماعة.....]

”نماز پڑھو! جس طرح مجھے نماز پڑھتے دیکھتے ہو،“  
 متذکرہ بالا احادیث کے علاوہ ذیل کی آیات بھی اس کی تائید کرتی ہیں:

﴿فُلْ أَرَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ حَرَاماً

وَحَلَالاً قُلْ اللَّهُ أَدْنَى لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفَتَّرُونَ ۝﴾ [یونس: ۵۹]

”آپ ﷺ ان سے کہیں کیا تم نے سوچا کہ اللہ نے تمہارے لیے جو رزق اتنا تھا

اس میں سے تم نے خود ہی کسی کو حرام قرار دے لیا اور کسی کو طالب، تو کیا اللہ نے تم

اس کی اجازت دی ہے یا تم اللہ پر جھوٹ باندھتے ہو؟“

﴿اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلُكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ

وَلَتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ۝ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي

السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقُوْمٍ

يَتَفَكَّرُونَ ۝﴾ [الحایة: ۱۲، ۱۳]

”اللہ ہی ہے جس نے سمندر کو تمہارے تابع کر دیا تاکہ اس کے حکم سے اس میں

کشتیاں چلیں اور تم اس کا فضل تلاش کرو اور اس کے شکر گزار بناوے جو کچھ آسمانوں میں

یا زمین میں میں ہے سب کچھ تمہارے لیے کام پر لگا کہا ہے غور و فکر کرنے والوں کے لیے

اس میں بہت سی نشانیاں ہیں۔“

سورہ یونس کی متذکرہ بالا آیت ان لوگوں کے متعلق نازل ہوئی ہیں جنہوں نے اپنے

آباء اجداد کی عادات اور عرف کی بنیاد پر بعض چیزوں کو حرام قرار دے رکھا تھا۔

﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْمِسْتَكْمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلَالٌ وَهَذَا حَرَامٌ

لِتَفَرَّوَا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَقْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا

يُفْلِحُونَ ۝﴾ [النحل: ۱۱۶]

”جو جھوٹ تمہاری زبانوں پر آ جائے اس کی بنا پر یوں نہ کہا کرو کہ یہ چیزیں طالب ہیں

اور یہ حرام ہیں تاکہ تم اللہ پر جھوٹ باندھنے لگو اور جو اللہ پر جھوٹ باندھتے ہیں وہ کبھی

فلاح نہیں پاتے۔“

اس آیت میں خواہشات نفس سے مبارح اشیاء کو حرام قرار دینے کی ممانعت ہے:

﴿وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ﴾ (الانعام: ١١٩)

[الانعام: ١١٩]

”جو کچھ اس نے تم پر حرام کیا ہے اسے تمہارے لیے تفصیل بیان کر دیا گیا ہے الیک تم (کوئی حرام چیز کھانے پر) مجبور ہو جاؤ۔“

امام ابن حزم فرماتے ہیں:

(فَكُلُّ مَا لَمْ يُفْصَلُ لَنَا تَحْرِيمُهُ فَهُوَ حَلَالٌ بِنَصْ القُرْآنِ، إِذْ لَيْسَ فِي الدِّينِ إِلَّا فَرْضٌ أَوْ حَرَامٌ أَوْ حَلَالٌ، فَالْفَرْضُ مَأْمُورٌ بِهِ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ، وَالْحَرَامُ مُفْصَلٌ بِإِسْمِهِ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ، وَمَا عَدَّا هَذَيْنِ فَلَيْسَ فَرْضًا وَلَا حَرَامًا فَهُوَ بِالضُّرُورَةِ حَلَالٌ) [المحلی بآثار ابن

حزم: ج ٤ ص ٣٥٧]

”ہر دو چیز جس کی حرمت بیان نہیں ہوئی وہ اس قرآنی نص کے مطابق حلال ہے، کیونکہ دین میں یا تو فرض ہیں یا حلال یا حرام، جو فرض ہیں قرآن و سنت میں نام لے کر ان کا حکم دیا گیا ہے جو حرام ہیں ان کی تفصیل بھی موجود ہے ان دونوں کے علاوہ جو نہ فرض ہیں نہ حرام وہ بد اہم حلال ہیں۔“

دوسرا شہباد:

بعض حضرات یہ سوال بھی اٹھاتے ہیں کہ:

”بہت سے ایسے معاملات ہیں جو دور حاضر میں معاشرتی زندگی کا لازمی حصہ بن چکے ہیں لیکن عہد رسالت میں ان کا ذکر نہیں ملتا اور نہ کتب حدیث و فقہ میں ان کا کوئی تذکرہ ہے پھر یہ کیسے کہا جاسکتا ہے کہ اسلام میں ضرورت زندگی کے ہر مسئلہ کا حل موجود ہے۔؟“

ہماری رائے میں یہ تسلیم کر لینے کے بعد کہ معاملات میں اصل اباحت ہے یہ سوال بالکل بے معنی ہے کیونکہ اس اصول کے مطابق لین دین کی ہر وہ صورت جائز ہوگی جس سے

شریعت نے منع نہ کیا ہو۔ یہاں یہ بات بھی یاد رکھیے اس کا یہ معنی ہر گز نہیں کہ جس چیز کا نام لے کر اسلام نے منع نہ کیا ہو وہ جائز ہے بلکہ اس کا مطلب صرف اتنا ہے کہ لین دین کی ہر وہ

شکل جو اسلام کے بیان کردہ اصول اور مقاصد شریعت کے خلاف نہ ہو وہ جائز ہے۔

ہمارے خیال میں کوئی ایسا نیا مسئلہ موجود نہیں جو انسانی زندگی کے لیے ضروری ہو لیکن قرآن و حدیث کی اصولی ہدایات، مقاصد شریعت اور فقہی تواعد کی روشنی میں اس کا حل ممکن نہ ہو! عہد رسانی کے بعد پیدا ہونے والے مسائل کے متعلق صحابہ کرام رض تا یعنی عظام، محمد شین فقہاء اور علمائے اسلام رض کے فتاویٰ اس کا واضح ثبوت ہیں۔

### خلاصہ

قرآن و حدیث کی اصولی ہدایات اور مقاصد شریعت کی روشنی میں ہر مسئلہ کا حل ممکن ہے۔



## مالي معاملات کے بنیادی اصول

شریعت نے جن مالي معاملات کو منوع قرار دیا ہے اگر گھری نظر سے ان کا تجزیہ کیا جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ وہ چیزیں جو شرعاً قابل اتفاق ہوں انسان کی ملکیت اور تصرف میں ہوں دو اصولوں کی پابندی کے ساتھ ان کا دوسرا کے ساتھ معاملہ کیا جا سکتا ہے۔

- ۱۔ معاملہ ربا (سود) سے پاک ہو۔
- ۲۔ غرر (Uncertainty) سے مبرأ ہو۔

بشر طیکہ اس میں ممانعت کی کوئی خارجی وجہ یا ایک عقد میں دو عقد یا ایسی شرط جو مقتضی عقد کے خلاف ہو یا ایک عقد میں دو شرطیں نہ پائی جا رہی ہوں۔ علاوہ ازیں خرید و فروخت اور قرض کا معاملہ بھی جمع نہیں ہو سکتے یعنی قرض دینے کی شرط پر چیز خریدنا یا قرض دینے کے بد لے خریدنے کی شرط لگانا جائز نہیں۔

شراب، مردار، خزری اور بتوں کی تجارت حرام ہے کیونکہ یہ چیزیں شرعاً قابل اتفاق نہیں۔ بیع پر بیع منع ہے کہ ان میں ممانعت کی خارجی وجہ پائی جاتی ہے۔ فی نفسہ بیع میں کوئی خرابی نہیں۔

چنانچہ علام ابن العربي رحمۃ اللہ علیہ ممنوعہ یہو ع کا تذکرہ کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

((ولا تخرج عن ثلاثة اقسام؛ وهي الربا والباطل والغرر ويرجع الغرر بالتحقيق الى الباطل فيكون قسمين على الآيتين)) [احکام القرآن: ج ۱ ص ۲۶۴]

”یہ سب تین قسموں میں شامل ہے اور وہ تین قسمیں یہ ہیں: (۱) سود۔ (۲) باطل طریقے سے مال کمانا۔ (۳) غرر۔ حقیقت میں غرر بھی باطل طریقے سے مال کمانے

میں شامل ہے یوں دو آئیوں کے مطابق دو قسمیں ہی بنتی ہیں۔“  
فَقَهَّاَنَّ أَهْلَ سَنَّةَ نَّبَغَ كَوْضُوَبَطْ بِيَانِ فَرَمَّاَنَّ ہِنَّ أَنَّ كَيْ بَنِيَادِ بَيْنِ اَصْوَلِ ہِنَّ ۔ ذَلِيلَ مِنِ اَنْخَسَارِ كَسَاطِحِ سُودَ اَوْ غَرَرِ كَمَتَعْلَقِ ضَرُورَيِّ بَاتِيْنِ بِيَانِ كَيْ جَاتِيْنَ ۔

ربا (سود):

سرمایہ دارانہ نظام میں تجارت اور بار کا آپس میں گھر اتعلق ہے۔ سرمایہ دار کے نزدیک اقتصادی سرگرمیوں کے لیے رباریڑھ کی بڑی کی حیثیت رکھتا ہے لیکن اسلام جس طرح کا عادلانہ اور منصفانہ معاشرہ قائم کرنا چاہتا ہے وہ ربا کی موجودگی میں ممکن نہیں، خواہ وہ ذاتی قرضوں پر لیا جائے یا تجارتی قرضوں پر۔ کیونکہ ربا سے جو ذہنیت پرورش پاتی ہے وہ قدم بہ قدم اسلام سے نکراتی ہے۔ یہ معاشرے کے مختلف طبقات میں عادالت کا باعث بنتا ہے۔ غریبوں پر صریح ظلم اور لوگوں کا مال باطل طریقے سے کھانے کی قیچی ترین شکل ہے۔ اس لیے اسلام نے اس کو حرام قرار دیا ہے اور اسے کبیرہ گناہوں میں شمار کیا ہے اللہ تعالیٰ نے اس کے مرکتب کے ساتھ اعلان جنگ فرمایا ہے، لہذا میں دین کی ہر وہ صورت ناجائز ہے جس میں ربا کا عنصر پایا جائے۔

ذیل میں ربا کے متعلق قرآن کی بعض آیات اور نبی ﷺ کی احادیث ملاحظہ ہوں۔

﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَوَا لَا يَقُولُونَ إِلَّا كَمَا يَقُولُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَوَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَوَا فَمَنْ جَاءَهُ مُؤْعَذَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَأَنْتَهُى فَلَمَّا مَاتَ سَلْفٌ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ ۝ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَوَا وَيُرْبِّي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أُثِيمٍ ۝﴾ [البقرة: ۲۷۵، ۲۷۶]  
”جو لوگ سو دھاتے ہیں وہ یوں کھڑے ہوں گے جیسے شیطان نے کسی شخص کو چھوکر منبوط الحواس بنادیا ہو۔ اس کی وجہ ان کا یہ قول ہے کہ تجارت بھی تو آخر سود کی طرح

ہے، حالانکہ اللہ نے تجارت کو حلال قرار دیا ہے اور سود کو حرام، اب جس شخص کو اس کے رب کی طرف سے یقینیت پہنچانی اور وہ سود سے رک جائے تو پہلے جو سود کھا چکا اس کا معاملہ اللہ کے پرورد ہے مگر جو پھر بھی سود کھائے تو یہی لوگ دوزخی ہیں، جس میں یہیش رہیں گے اللہ تعالیٰ سود کو مناتا ہے اور صدقات کی پرورش کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کسی ناشکرے بندے کو یہ نہیں کرتا۔“

الله لعلكم تقلدونه [آل عمران: ١٣٠] بِهِ إِنَّمَّا يُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبُو أَضْعَافًا مُضَاعِفَةً وَاتَّقُوا

”اے ایمان والو! سود کو دگنا چوگنا کر کے مت کھاؤ اور اللہ سے ڈرتے رہوتا کہ تم آخرت میں نجات پاسکو۔“

(اجتَبَيْوَا السَّبْعَ الْمُؤْبِقَاتِ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ قَالَ الشَّرُكُ  
بِاللَّهِ وَالسَّحْرِ وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَكْلُ الرِّبَا  
وَأَكْلُ مَالِ الْيَتَمِ وَالْوَلَى يَوْمَ الزَّحْفِ وَقَدْفُ الْمُحْسَنَاتِ  
الْمُؤْمِنَاتِ الْغَافِلَاتِ) [صحيح بخارى: كتاب الوصايا، باب  
قول الله تعالى ان الذين يأكلون .....الخ]

”سات مبلىک گناہوں سے بچوں کے ساتھ شریک کرنا، جادو کرنا، جس نفس کو اللہ نے حرام کیا ہے اس کو تاحق قتل کرنا، سود کھانا، بیتیم کا مال کھانا، جنگ کے دون پیٹھے دکھا کر بھاگنا، پاک دامن اور بیسوں بھالی عورتوں رتھست گانا“

((قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دِرْهَمٌ رِبَّاً يَأْكُلُهُ الرَّجُلُ  
وَهُوَ يَعْلَمُ أَشَدَّ مِنْ سِتَّةِ وَلَلَّاتِيَنَ زَرَيْةً)) [مسند احمد: ٢٠٩٥١]

”ربا کا ایک درجہ جوانان علم ہونے کے باوجود دکھاتا ہے ۳۶ (چھتیس) زناوں سے زیادہ سخت ہے۔“

سے زیادہ خفت ہے۔“



((الرِّبَا ثُلَاثَةٌ وَسَبْعُونَ بَاباً، أَيْسَرُهَا مُثْلِثٌ أَنْ يَنْكِحَ الرَّجُلُ أَمَّهُ))

[مستدرک حاکم: کتاب البیوں]

”سود کے ستر دروازے ہیں سب سے بہکایہ ہے کہ انسان اپنی ماں کے ساتھ نکاح کرے۔“

اس لیے نبی ﷺ نے اس میں ملوث تمام لوگوں کو لعنتی قرار دیا ہے۔ حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ مروی ہے۔

((لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَكْلَ الرِّبَا وَمُؤْكِلُهُ وَكَاتِبُهُ وَشَاهِدِيهِ وَقَالَ هُمْ سَوَاءٌ)) [صحیح مسلم: کتاب المساقاة، باب

لعن آکل الربا و موكله]

”نبی کریم ﷺ نے سود کھانے، سود کھلانے، لکھنے والے اور اس کے گواہوں پر لعنت فرمائی ہے اور فرمایا یہ سب گناہ میں برادر کے شریک ہیں۔“

سود کی حرمت پر اجماع ہے:

علامہ ابن قدامہ رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

((کل قرض شرط فیہ ان یزیدہ فہو حرام بغير خلاف))

[المعنی: ج ۹: ص ۴۰]

”ہر وہ قرض جس میں اضافے کی شرط ہو وہ بلا اختلاف حرام ہے۔“

شیخ الامام اہنہ تیمیہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

((وَقَدْ اتَّفَقَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّ السَّقْرُضَ مَنْيَ اشْتَرَطَ زِيَادَةَ عَلَى

قرضه کا نا ذلک حرام)) [مجموع الفتاوی: ج ۲۹ ص ۳۳۴]

”سب علماء اس بات پر متفق ہیں کہ قرض دینے والا جب اپنے قرض پر اضافے کی شرط لگائے تو یہ حرام ہو گا۔“

علامہ ماوردی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

((اجماع المسلمين على تحريم الربا وعلى انه من الكبائر))

[عمدة القارى: ج ۱ ص ۲۰۰]

”سودی حرمت اور اس کے کبیرہ گناہ ہونے پر مسلمانوں کا اجماع ہے۔“  
ربا ایک وسیع الذیل موضوع ہے۔ یہاں اس کے تمام پہلوؤں کا احاطہ ممکن نہیں اس لیے ہم صرف اس کی تعریف اور قسمیں ذکر کرنے پر ہی اتفاق کرتے ہیں۔

ربا کا معنی و فہرست:

عربی لغت میں ربا کا معنی ہے:

((الفضل، الزيادة، النماء))

”زائد، زیادتی اور نمو“

اصطلاح میں ربا کا لفظ و معنوں کے لیے آتا ہے:

۱۔ قرض یادین کی اصل رقم پر جو زائد رقم بطور شرط یا معابدہ لی جائے یا ایک جنس کی دو چیزوں کا اس طرح تبادلہ کیا جائے کہ دونوں یا ایک طرف سے ادھار ہو۔ اس کو ربا النسیئة کہا جاتا ہے۔

۲۔ ایک طرح کی دو چیزوں کا کمی بیشی سے تبادلہ یہ ربا الفضل کہا جاتا ہے۔  
علامہ اکثر عمر بن عبد العزیز المترک رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((و هناك من العلماء من يرى ان الربا اسم يقع على كل البيوع المحرمة)) [الربا والمعاملات المصرفية في نظر الشريعة الإسلامية: ص ۴]

”بعض علماء کے خیال میں ربا کا اطلاق تمام حرام بیوع پر ہوتا ہے“

قرآن کی روشنی میں ربا الفضل کا حکم:

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی عکم

32

((فَإِنَّهُ يَسْأَلُ كُلَّ مَا نَهَىٰ عَنْهُ مِنْ رِبَّ النِّسَاءِ وَرِبَّ الْفَضْلِ وَالْقَرْضِ  
الَّذِي يَعْرُثُ مَنْفَعَةً وَغَيْرَ ذَلِكَ))

”ربا کا لفظ بالنسیہ، ربا الفضل اور جو قرض نفع کا باعث ہے سب کو شامل ہے۔“

احادیث میں ربا الفضل کا حکم:

حضرت عبادہ بن صامت رض فرماتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا:

((يَنْهَا عَنْ بَيْعِ الْذَّهَبِ بِالْذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ وَالْبَرِّ بِالْبَرِّ  
وَالشَّعِيرِ بِالشَّعِيرِ وَالثَّمُرِ بِالثَّمُرِ وَالْمِلْحِ بِالْمِلْحِ إِلَّا سَوَاءٌ بِسَوَاءٌ  
عَيْنَا بِعَيْنٍ فَمَنْ زَادَ أَوْ أَزْدَادَ فَقَدْ أَرْبَى فَرَدَ النَّاسُ مَا أَخْنَوْا))

[صحیح مسلم: کتاب المساقات، باب الصرف و بيع الذهب

بالورق نقدا]

”آپ صلی اللہ علیہ وسلم سونے کی ساتھ، چاندی کی چاندی کے ساتھ گندم کی گندم  
کے ساتھ جو کسی جو کسے ساتھ کھجور کی کھجور کے ساتھ اور نمک کی نمک کے ساتھ بیج سے منع  
فرماتے تھے الایہ کہ برابر برابر اور نفقہ ہوں جو زیادہ ہے لی یا زیادہ دے وہ ربا کا مرکب  
ہوا تو لوگوں نے جو لیا تھا وہ لوٹا دیا۔“

ظاہر ہے دو ایک طرح کی چیزوں کے تباولے کی ضرورت اس وقت پیش آتی ہے جب  
ان کی جنس ایک ہونے کے باوجود کوئی میں فرق ہو اس صورت میں اسلام نے ہمارے  
سامنے دو ہی راستے رکھے ہیں۔

۱۔ جو کم تر چیز کے بدے اعلیٰ یا اعلیٰ کے بدے کم تر لینا چاہتا ہے وہ پہلے اس چیز کو بازار  
میں فروخت کرے اس کے بعد اپنی مطلوب چیز خریدے جیسا کہ حدیث میں آیا ہے:  
((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اسْتَعْمَلَ رَجُلًا عَلَى حَسِيرٍ  
فَجَاءَهُ بِتَمَرٍ حَنِيبٌ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكُلْ تَمَرٍ  
حَسِيرًا مَكَدَّا قَالَ لَا وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا لَنَا خُدُّ الصَّاعَ مِنْ هَذَا

بِالصَّاغِيْنَ وَالصَّاغِيْنِ بِالثَّلَاثَةِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تَفْعِلُ بِالْحَمْعِ بِالدَّرَاهِمِ ثُمَّ اتَّسَعَ بِالدَّرَاهِمِ جَنِيْسًا)

[صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب اذا اراد بیع تمر بتمر خیر منه]  
 ”نبی ﷺ نے خبر پر ایک آدمی کو عامل مقرر کیا وہ آپ ﷺ کے پاس بہترین بھجوریں لے کر آیا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کیا خیر کی تمام بھجوریں اس قسم کی ہیں؟ اس نے جواب دیا: اے اللہ کے رسول ﷺ واللہ ایسی نہیں ہیں ہم دو صاع کے بد لے اس کا ایک صاع اور تین صاع کے بد لے اس کے دو صاع وصول کرتے ہیں آپ ﷺ نے فرمایا ایسا نہ کرو ان رہی بھجوریوں کو نقد درہموں سے پہنچو پھر ان درہموں سے اعلیٰ بھجوریں خرید و اور یہی ہدایت وزن کی جانے والی اشیاء کے متعلق فرمائی۔“

۲۔ اگر یہ ممکن نہ ہو تو دوسری صورت یہ ہے کہ دونوں اشیاء کے مابین خاصیت کے فرق (Quality) کو نظر انداز کر دیا جائے۔

### ربا لفظ کیوں حرام ہے؟

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کوالیٰ میں فرق کی بنیاد پر کی بیشی کے ساتھ تبادلے میں بظاہر کوئی خرابی نظر نہیں آتی کیونکہ اعلیٰ درجے اور کم تر درجے کی چیز برابر نہیں پھر شریعت نے اسے کیوں حرام قرار دیا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اس سے انسان میں سود خوری کی ذہنیت پر ورث پانے کا اندیشہ تھا۔ دین اسلام کا یہ طرہ امتیاز ہے کہ جب وہ کسی چیز کو حرام قرار دیتا ہے تو اس تک پہنچنے کے تمام راستے اور ذرائع بھی بند کر دیتا ہے چنانچہ نبی ﷺ نے اس کی یہ حکمت نوہی بیان فرمادی ہے۔

((لَا تَبِعُوا الدِّيْنَارَ بِالدِّيْنَارِ وَلَا الدَّرَاهِمَ بِالدَّرَاهِمِ وَلَا الصَّاعَ بِالصَّاغِيْنَ فَإِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمُ الرَّمَاءَ وَالرَّمَاءُ هُوَ الرِّبَا))

[مسند احمد: ۶۰۲۵]

”ایک درہم کو دو درہم اور ایک صاع کو دو صاع کے عوض نہ پہنچو کیونکہ مجھے خوف ہے کہ

کہیں تم سودخوری میں بتلانہ ہو جاؤ۔“

بظاہر یکساں چیزوں کا تبادلہ:

ایسی اشیاء جو بظاہر یکساں ہوں ان کے باہمی تبادلے کی تین صورتیں ممکن ہیں:

- ۱۔ دونوں کی جنس ایک ہو۔
- ۲۔ جنس اور صنف مختلف ہو۔
- ۳۔ جنس ایک ہو، مگر صنف مختلف ہو۔

پہلی صورت میں کمی بیشی ممکن ہے اور ادھار بھی، دوسری صورت میں کمی بیشی اور ادھار دونوں جائز ہیں، تیسرا صورت میں کمی بیشی جائز ہے مگر ادھار درست نہیں۔

ربا الفضل کا دائرہ:

ربا الفضل کی ممانعت کی احادیث میں صرف چھ مخصوص چیزوں کا ذکر ہے۔

|          |           |          |
|----------|-----------|----------|
| (۱) سونا | (۲) چاندی | (۳) گندم |
| (۴) جو   | (۵) کھجور | (۶) نمک  |

بعض روایات میں خشک انگور (منقی) کا ذکر بھی ہے کیا یہ ممانعت صرف انہی چیزوں کے ساتھ خاص ہے یا ان کے علاوہ باقی اشیاء بھی اس میں شامل ہیں؟ اس کے متعلق فقہاء بیشۃ کا اختلاف ہے۔

ہماری رائے میں سونے، چاندی میں علت قیمت ہے اور باقی چیزوں میں قابل غذا و ذخیرہ ہونا۔ جہاں یہ علت پائی جائے گی وہاں دو ایک طرح کی چیزوں کا تبادلہ کی بیشی کے ساتھ ناجائز ہو گا البتہ حدیث میں جانوروں کے متعلق رخصت آئی ہے کہ ایک جانور کی جگہ دو لینا درست ہے۔

اسی طرح سونا خام شکل میں ہو اور دوسری طرف زیور ہو تو اسی صورت میں بھی کمی بیشی کے ساتھ تبادلہ ہو سکتا ہے، کیونکہ زیور پر اضافی محنت خرچ ہوتی ہے لہذا اس کا اضافی معاوضہ لینا جائز ہے۔

کیا رب کی حقیقت واضح نہیں؟

بعض حلقوں کی جانب سے یہ بھی کہا جاتا ہے کہ قرآن و حدیث میں رب کی کوئی جامع مانع تعریف بیان نہیں ہوئی اس لیے کسی چیز کو رب اقرار دینا ہماری اپنی صواب دید پر منحصر ہے ان حضرات کی طرف سے حضرت عمر بن حیان کے اس فرمان کا حوالہ بھی دیا جاتا ہے:

(إِنَّ آخِرَ مَا نَزَّلْتَ آيَةُ الرَّبِّ وَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيْضَ وَلَمْ يُفَسِّرْهَا لَنَا فَلَدُعُوا الرَّبِّ وَالرَّبِّيَّةَ) [سنن ابن ماجہ: کتاب

التجارات ، باب التغليظ فی الربا]

”سب سے آخری آیت جو نازل ہوئی وہ رب کی آیت ہے اللہ کے نبی ﷺ فوت ہو گئے اور اس کی تفسیر بیان نہ کر سکے لہذا تم رب بھی چھوڑ دو اور شک والی چیزیں بھی۔“

لیکن درج ذیل وجوہ کے باعث ان حضرات کا استدلال انتہائی کمزور ہے۔

۱۔ قرآن کا اسلوب عام فنی کتب سے بالکل مختلف ہے اس میں کسی چیز کی بھی فقہی اور قانونی تعریف بیان نہیں ہوئی، قرآن نے زنا کو فتح ترین جرم قرار دیا ہے، شراب اور جوئے کو حرام قرار دیا ہے لیکن ان میں سے کسی کی بھی تعریف بیان نہیں فرمائی، کیا اس استدلال کی بنا پر یہ کہا جاسکتا ہے کہ چونکہ قرآن نے ان گناہوں کی تعریف ذکر نہیں کی، لہذا ان کا مفہوم متعین کرنا ہماری صواب دید پر منحصر ہے۔

اصل بات یہ ہے کہ قرآن میں ان گناہوں کی تعریف اس لیے بیان نہیں ہوئی کہ یہ سب چیزیں اتنی واضح تھیں کہ بطور خاص ان کی تعریف کی ضرورت ہی نہ تھی، قرآن کے مخاطبین ان کی حقیقت سے پوری طرح واقف تھے۔

۲۔ اللہ تعالیٰ نے رب کے مرتكب لوگوں کے خلاف اعلان جنگ کیا ہے۔ کیا یہ تصور کیا جاسکتا کہ اللہ نے مجہم غیر متعین عمل جس کی حقیقت ہی معلوم نہ ہو کے ارتکاب پر اعلان جنگ فرمادیا ہو؟

﴿لَا يَكْلُفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾ [القراءة: ۲۸۶]

”اللَّهُ تَعَالَى كَسَى جَانِ كَوَاسَ كَيْ طَاقَتْ سَيِّدَةَ زِيَادَةَ تَكْلِيفَ نَبِيِّنِ دِيَّا۔“

۳۔ حضرت عمر بن الخطاب کے فرمان کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ ربا کی حرمت آپ کی زندگی کے آخری ایام میں نازل ہوئی تھی۔ اس کی حرمت تو اس سے کافی عرصہ پہلے نازل ہو چکی تھی، غالباً غزوہ احمد کے فوراً بعد:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَضْعَافًا مُضَاعِفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۝﴾ [آل عمران: ۱۳۰]

”اے ایمان والو! سود کو دگنا چو گنا کر کے مت کھاؤ اور اللہ سے ڈرتے رہو تاکہ تم آخوند، میں بجات پاسکو۔“

اس آیت میں صریح اباد کی ممانعت کا حکم ہے یہ آیت غزوہ احمد کے فوراً بعد نازل ہوئی تھی بلکہ بعض روایات سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ ربا غزوہ احمد سے پہلے ہی منوع قرار دیا جا پکا تھا۔ مثلاً حضرت براء بن عازب بن عاصی فرماتے ہیں کہ:

((قَدِيمَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَنَحْنُ تَبَاعِيْ هَذَا الْبَيْعَ، فَقَالَ مَا كَانَ يَدْأَبِيْدِ فَلَيْسَ بِهِ بَأْسٌ، وَمَا كَانَ نَسِيَّةَ فَلَأَ يَصْلُحُ))

اصحیح بخاری: کتاب المناقب، باب کیف آخى النبي بین اصحابه [”بَنِي عَلَيْهِمْ دِيَّا مُنورہ تشریف لائے اور ہم یہ بیع کرتے تھے (ایک مخصوص بیع کی طرف اشارہ ہے) تو آپ ﷺ نے فرمایا: جو نقد پر نقد ہو اس میں کوئی حرج نہیں اور جو ادھار ہو وہ درست نہیں۔“]

((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ عُمَرَ بْنَ أَقْيَشَ كَانَ لَهُ رِبَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَكَرِهَ أَنْ يُسْلِمَ حَتَّى يَأْخُذَهُ فَحَاءَ يَوْمَ أُحْدِ فَقَالَ أَبْيَنَ بْنُ عَمِّي قَالُوا يَا أَحْدِ قَالَ أَيْنَ فُلَانٌ قَالُوا يَا أَحْدِ قَالَ أَيْنَ فُلَانٌ قَالُوا يَا أَحْدِ فَلَيْسَ لِأَمَّةَ وَرَسِّكَبْ فَرَسَّهُ لَمْ تَوَجَّهْ قَبْلَهُمْ فَلَمَّا رَأَهُ الْمُسْلِمُونَ قَالُوا إِلَيْكَ عَنَّا يَا عُمَرُو قَالَ إِنِّي قَدْ آمَّتُ)) [ابو داؤد: باب فِيمَنْ يُسْلِمُ وَيُقْتَلُ مَكَانَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ]

## دو رحاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

37

”حضرت ابو ہریرہ رض فرماتے ہیں کہ عمر بن اقیش رض کا زمانہ جاہلیت میں کسی کے ذمہ سو دھان ہوں نے اس کی وصولی تک اسلام قبول کرنے کو ناپسند سمجھا، وہ جنگ احمد کے دن آئے اور پوچھا میرے چچازاد کہاں ہیں؟ جواب ملا: جنگ احمد میں، پوچھا فلاں کہاں ہے؟ جواب دیا گیا: احمد میں، انہوں نے پوچھا فلاں کہاں ہے؟ کہاں گیا: احمد میں انہوں نے اسلحہ پہننا اور گھوڑے پر سوار ہو کر احمد کی طرف روانہ ہو گئے۔ جب مسلمانوں نے انہیں دیکھا تو کہنے لگے: اے عمر! ایسچھے ہٹ جاؤ، اس پر انہوں نے کہا: میں اسلام لا چکا ہوں۔“

۳۔ حضرت عمر رض کے اس فرمان سے ربا کا جواز ثابت کرنا ان کے مقصد کے صریح خلاف ہے کیونکہ ان کا مقصد یہ ہے کہ صرف صریح ربا ہی سے نہ بچو بلکہ ہر اس معاملے سے بچو جس میں ربا کا شایہ بھی ہو اس سے ربا کا جواز نکالنا انتہائی درجے کی کم عقلی ہے۔

صحیحین، سنن البیهقی، سنن النسائی، ترمذی اور موطا میں حرمت ربا کے متعلق حضرت عمر رض سے مردی بعض روایات ملاحظ فرمائیں:

(الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ رِبَّا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ وَالبُّرُّ بِالبُّرِّ رِبَّا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ  
وَالثَّمُرُ بِالثَّمُرِ رِبَّا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ رِبَّا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ)

[بخاری: کتاب البيوع، باب ما يذکر في بيع الطعام والحقارة]  
”سونا سونے کے عوض، گندم گندم کے بدے، بھور بھور کے اور جو جو کے بدے سو دہے سوائے اس کے کہ برابر برابر اور نقد لین دین ہو۔“

((عَنْ مَالِكِ بْنِ أُوْسٍ بْنِ الْحَدَّانِ النُّصَرِيِّ أَنَّهُ تَمَسَّ صَرْفًا بِمِائَةِ دِينَارٍ قَالَ فَذَعَانِي طَلْحَةُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ فَتَرَأَوْضَنَا حَتَّى اصْطَرَقَ مِنْيَ وَأَخْدَ الذَّهَبَ يُقْلِبُهَا فِي يَدِهِ ثُمَّ قَالَ حَتَّى يَأْتِيَنِي خَازِنِي مِنْ الْغَایَةِ وَعُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ يَسْمَعُ . فَقَالَ عُمَرُ وَاللَّهِ لَا تُفَارِقُهُ حَتَّى

تَأْخُذَ مِنْهُ نَمَاءُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الدَّهْبُ  
 بِالْوَرْقِ رِبَّا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ وَالْبُرُّ بِالْبُرِّ رِبَّا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ وَالْتَّمُرُ  
 بِالْتَّمُرِ رِبَّا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ رِبَّا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ ))  
 [مؤطراً امام مالك، باب ماجاء في الصرف، صحيح بخاري: باب بيع

الشعير بالشعير]

”ما لك بن اوس بن عثمان نصرى سے روایت ہے کہ انہوں نے سود بیان بھتنا چاہے کہتے ہیں مجھے طلحہ بن عبید اللہ نے بلایا، ہم متفق ہو گئے یہاں تک کہ انہوں نے مجھ سے بیع صرف کر لی اور وہ دینار پکڑ کر اپنے ہاتھ میں اچھائی لے لگ، پھر کہا غاب سے میرے نزدیکی کے آنے تک اور وہ دینار پکڑ کر اپنے ہاتھ میں اچھائی لے لگ، پھر کہا غاب سے انہوں نے کہا جب تک اس سے وصول نہ کرلو اس سے جدا نہ ہونا، پھر عمر بن الخطاب رض بات کن رہے تھے۔ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم نے فرمایا ہے سونا چاند کے بد لے سود ہے مگر یہ کہ نقد بخدا ہو، گندم گندم کے بد لے سود ہے مگر یہ کہ بر ابر اور نقد ہو۔ کھجور کھجور کے بد لے سود ہے مگر یہ کہ بر ابر اور نقد ہو، جو، جو کے بد لے سود ہے الا کہ بر ابر اور نقد ہوں۔“

ان دونوں روایتوں سے واضح ہوتا ہے کہ حضرت عمر رض کو ربا کی حرمت اور حقیقت کے متعلق کوئی اشتباہ نہ تھا۔ ان کا اصل شہہر یہ تھا کہ آیا اس کا دائرہ صرف انہی چیزوں تک محدود ہے جن کا حدیث میں ذکر ہے یا ان کے علاوہ دوسری چیزیں بھی اس میں شامل ہیں؟ اس کی تائید صحیح بخاری کی اس روایت سے ہی ہوتی ہے۔

((ثَلَاثَ وَدَدْتُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يُفَارِقْنَا  
 حَتَّى يَعْهَدَ إِلَيْنَا عَهْدًا الْجَدُّ وَالْكَلَالَةُ وَأَبْوَاثُ مِنْ أَبْوَابِ الرِّبَّيَا))

[صحيح بخاري: كتاب الاشربة، باب ماجاء في ان الخمر ماخامر العقل]

”تین چیزیں ایسی ہیں جن کے متعلق میری خواہش تھی کہ نبی صلی اللہ علیہ وسالم ان کی تفصیل بیان کرنے سے قبل ہم سے جدا نہ ہوتے۔ (۱) دادا کی وراثت کا مسئلہ (۲) کالا کی وراثت کا

مسئلہ (۳) ربا کے بعض مسائل۔

غَرْزُ (uncertainty)

دوسرے اصول یہ ہے کہ معاملہ غرر سے مبرأ ہو۔

امام نووی فرماتے ہیں۔

((النَّهَىٰ عَنِ بَيْعِ الْغَرَرِ فَهُوَ أَصْلٌ عَظِيمٌ مِّنْ أَصْوُلِ كِتَابِ الْبَيْعِ))

[شرح نووی علی مسلم: کتاب البیوع، باب بطلان بیع الحصاۃ.....]

”بیع غرر سے ممانعت کتاب البیوع کے اصول میں سے ایک عظیم اصول ہے۔“

اس اصول کی بنیاد پر آیات ہیں جن میں باطل طریقے سے مال کھانے کی ممانعت ہے

علامہ ابن العربي فرماتے ہیں:

”اس میں وہ تمام یوں شامل ہیں جو شرعاً حلال نہیں اور مقصود کے لیے مفید نہیں ہیں

کیونکہ شریعت نے ان سے منع کیا ہے اور ان کے لین دین کو حرام قرار دیا ہے جیسے سود،

غزو وغیرہ ہیں۔“ [احکام القرآن: ج ۱ ص ۱۱۱]

غرر کے متعلق ذیل کی احادیث ملاحظہ فرمائیں:

حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے:

((نَهَىٰ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ بَيْعِ الْحَصَّاۃِ وَعَنِ بَيْعِ

الْغَرَرِ)) [صحیح مسلم: کتاب البیوع، باب بطلان بیع الحصاۃ]

”رسول اللہ ﷺ نے کنکری کی بیع اور بیع غرر سے منع فرمایا۔“

سعید بن میتبؓ سے متابعی کہتے ہیں:

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَىٰ عَنِ بَيْعِ الْغَرِرِ))

[موطأ امام مالک: کتاب البیوع، باب بیع الغرر]

”بلاشبود رسول اللہ ﷺ نے بیع غرر سے منع فرمایا۔“

آخری روایت مرسل ہے جو سعید بن میتبؓ سے متابعی برادر راست نبی ﷺ سے نقل

### دو رحاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

40

کر رہے ہیں جسہور کے نزدیک ایسی روایت کو دلیل بنانا درست نہیں لیکن چونکہ اوپر کی دو روایتیں اس کی تائید کر رہی ہیں اس لیے ہم نے اس کو بھی یہاں بیان کر دیا ہے۔

**غیر کامعی:**

ذکورہ بالا روایات میں معاملے کے غرر سے پاک ہونے کو بطور ایک اصول کے بیان کیا گیا ہے احادیث میں جن بیویع کے نام لے کر منع کیا گیا ہے ان میں سے پیشتر کی وجہ غرر ہی ہے۔ اس لیے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ لغت اور علمائے حدیث و فقہ کے حوالے سے غرر کی حقیقت بھی واضح کر دی جائے۔

لغت میں غرر کامعی دھوکہ دینا، غلط امید دلانا ہے:

ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ غرر کی تعریف یوں کرتے ہیں:

((هُوَ مَا كَانَ لَهُ ظَاهِرٌ يَغْرِيُ الْمُشْتَرِيَ وَبَاطِنٌ مَجْهُولٌ))

[النهاية: ج ۳ ص ۶۶]

”جس کا ظاہر مشتری کو دھوکہ دے اور باطن مجہول ہو۔“

**المعجم الوسيط** میں ہے:

((بيع الغرر بيع ما يجهله المتباعان او مالا يتوثق بتسلمه))

”وَهُبَعْ جس سے دونوں بیع کرنے والے ناواقف ہوں یا اس کے حوالے کرنے کا یقین نہ ہو، بیع غرر ہے۔“

ازہری رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں:

”بیع غرر میں وہ تمام بیویع داخل ہیں جن کی حقیقت سے بیع کرنے والے ناواقف ہوں۔“ [لسان العرب]

علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ بن عرفہ کے حوالے سے لکھتے ہیں:

((الغدر هو ما كان ظاهره يغزو باطنه مجہول )) [عملة القاري]

شرح صحيح بخاری: ج ۱۷ ص ۴۷۱]

”جس کا ظاہر دھو کے میں بنتا کرے گر اس کا باطن مجہول ہو۔“

نیز صاحب مشارق کے حوالے سے لکھتے ہیں:

”بیع غریغ اخاطرہ کو کہتے ہیں بیع غاطرہ وہ ہے جس میں قیمت یا چیز یا اس کا سلامت ہونا یا اس کی مدت واضح نہ ہو۔“

نامور محدث امام خطابی رحمۃ اللہ علیہ سے یہ سیغرتے ہیں:

((کل بیع کان المقصود منه مجہولاً غیر معلوم ومعجزاً عنه  
غیر مقدور عليه فهو غر و ذلك مثل ان يبيعه سماكاً في الماء او طيراً في  
الهواء لقوله في البحر او عبداً ابقا او جملاء شارداً او ثوباً في جراب لم  
يره ولم ينشره او طعاماً في بيت لم يفتحه او ولد بهيمة لم تولد او ثمر  
شجرة لم تشروقي نحوها من الامور التي لا تعلم ولا يدرى هل تكون  
ام لا فان البيع فيها مفسوخ وانما نهى صلى الله عليه وسلم عن هذه  
البيوع تحصيناً للاموال ان تضيع وقطعها للخصومة والنزاع ان يقع بين  
الناس فيها وابواب الغرر كثيرة وجماعها ما دخل في المقصود منه

الجهل)) [معالم السنن: ج ۳ ص ۶۷۲]

”ہر وہ بیع جس میں مقصود مجہول، نامعلوم اور دائرہ قدرت سے باہر ہے وہ غر ہے اس کی مثال پانی میں چھپلی، ہوا میں پرندے سمندر میں لوز، بھاگے ہوئے غلام، پھرے ہوئے اونٹ، تھلی میں بند کپڑے، جنہیں دیکھانہ کیا ہو یا مقفل کرے میں غلہ، جانور کا ایسا بچہ جو ابھی پیدا نہ ہوا ہو، درخت کے ایسے پھل جو ابھی وجود میں نہ آئے ہوں اور اس طرح کی دوسری چیزیں جو نامعلوم ہوتی ہیں اور جن کے متعلق یہ علم نہیں ہوتا کہ ہوں گی یا نہیں تو اس کی خرید و فروخت منع ہے۔ نبی ﷺ نے ایسی خرید و فروخت سے منع فرمایا ہے تاکہ لوگوں کے مال ضائع ہونے سے محفوظ رہیں اور لوگوں کے درمیان جگہرا پیدا نہ ہو۔ غر کے ابواب بہت زیادہ ہیں اور ان کے لب لباب یہ ہے کہ جہاں مقصود میں جہالت آجائے وہ غر ہے۔“

امام نووی بنیانگذار قم طراز ہیں:

((وَيَدْعُلُ فِيهِ مَسَائِلَ كَثِيرَةَ عَيْرِ مُنْحَصِرَةَ كَبِيعِ الْأَيْقَ وَالْمَعْدُومِ  
وَالْمَحْهُولِ وَمَا لَا يَقْدِرُ عَلَى تَسْلِيمِهِ وَمَا لَمْ يَتَمْ مِلْكُ الْبَايْعِ عَلَيْهِ  
وَبَيْعُ السَّمَكِ فِي الْمَاءِ الْكَثِيرِ وَاللَّبَنِ فِي الْضَّرَرِ وَبَيْعُ الْحَمْلِ فِي  
الْبَطْنِ وَبَيْعُ بَعْضِ الْصُّبْرَةِ مُبْهَمًا وَبَيْعُ تُوبَ مِنْ أُنْوَابِ وَشَاهَةِ مِنْ  
شِيَاهِ وَنَظَائِرِ ذَلِكَ، وَكُلُّ هَذَا يَبْيَعُ بَاطِلٌ لِأَنَّهُ غَرَرٌ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ))

[شرح نووی علی مسلم: کتاب الیوں، باب بطلان بیع الحصاہ]  
”اس بیع غرر میں بہت سے مسائل داخل ہیں جیسے بھاگے ہوئے غلام، معدوم و مجبول  
اور اس کی فروخت جس کے حوالے کر سکنے کی قدرت نہ ہو اور جس پر بینچے والے کی  
ملکیت نہ ہو کیا پانی میں پھیلی، جانور کے تھنوں میں دودھ، حمل، ذہیر کے کچھ حصہ  
کی، مہمہم کپڑوں میں سے کسی ایک کپڑے اور بکریوں میں سے کسی ایک بکری کی اور اس  
طرح کی دیگر چیزوں کی فروخت تو یہ سب باطل ہیں کیونکہ یہ ایسا غرر ہے جس کی  
ضرورت نہیں۔“

مزید لکھتے ہیں:

((وَأَغْلَمُ أَنَّ بَيْعَ الْمُلَامَسَةِ وَبَيْعَ الْمُنَابَدَةِ وَبَيْعَ حَبْلِ الْحَبَلَةِ وَبَيْعَ  
الْحَصَّاہِ وَعَسْبِ الْفَحْلِ وَأَشْبَاهِهَا مِنِ الْبَيْوُعِ الَّتِي جَاءَ فِيهَا نُصُوصٌ  
خَاصَّةٌ هِيَ دَاخِلَةٌ فِي النَّهْيِ عَنْ بَيْعِ الْغَرَرِ وَلِكُنْ أَفْرَدَتْ بِالذَّكَرِ،  
وَنَهْيَ عَنْهَا إِلَى كُوْنَهَا مِنْ بَيَاغَاتِ الْجَاهِلِيَّةِ الْمُشْهُورَةِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ))

[شرح نووی علی مسلم: کتاب الیوں، باب بطلان بیع الحصاہ]  
”جان لو ایق ملاس، منابذہ، حبل الحبہ، بیع حصہ، عسوب حمل اور اس طرح کی دوسری  
بیع جن کے متعلق خاص نصوص وارد ہیں وہ بیع غرر کی ممانعت میں داخل ہیں لیکن اس کا  
الگ ذرا اس لیے کیا گیا ہے کہ یہ جاہلیت کی مشہور یوں میں سے ہیں۔“



شارح بخاری علامہ ابن بطال کہتے ہیں:

((وقد ذکرنا ان الغرر هو ما يجوز ان يوجد وان لا يوجد))

[شرح بخاری ابن بطال: ج ۱ ص ۲۸۲]

”ہم پہلے ذکر کرچکے ہیں کہ غرودہ ہے جس کے ہونے اور نہ ہونے دونوں کا احتمال ہو۔“

حافظ ابن قیم بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ غرر کی تشریع میں لکھتے ہیں:

((وَهٰذَا كَيْبَعُ الْعَبْدِ الْأَبْقَى الَّذِي لَا يَقْدِرُ عَلٰى تَسْلِيمِهِ وَالْفَرْسِ الشَّارِدِ وَالظَّيْرِ فِي الْهَوَاءِ..... وَنَحْوُ ذَلِكَ مَا مَا لَا يَعْلَمُ حَصْوَلَهُ أَوْ لَا يَقْدِرُ عَلٰى تَسْلِيمِهِ أَوْ لَا يَعْرِفُ حَقِيقَتَهُ وَمَقْدَارَهُ وَمِنْهُ بَيعُ حَبْلِ الْحِبْلَةِ ..... وَمِنْهُ

بَيعُ الْمَلَامِسَةِ وَالْمَنَابِذَةِ)) [زاد المغاد، بيع الغرر: ج ۵ ص ۷۲۵]

”اس کا خلاصہ یہ ہے کہ جس چیز کو حوالے نہ کیا جا سکتا ہو یا جس کی حقیقت اور مقدار معلوم نہ ہو وہ بیع غرر میں شامل ہے۔ بیع حبل الحبلہ، ملائی، منابذہ اسی نوعیت کی ہے۔“

امام الہند شاہ ولی اللہ بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ فرماتے ہیں:

((وَهُوَ الَّذِي يَتَيَّقَنُ أَنَّهُ مُوْجُودٌ أَوْ لَا)) [حجۃ البالغة: ج ۲ ص ۱۹۴]

”جس کے ہونے یا نہ ہونے کا یقین نہ ہو۔“

شارح ترمذی علامہ مبارک پوری بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ غرر کی تشریع میں رقم طراز ہیں:

((مَا لَا يُعْلَمُ عَاقِبَتُهُ مِنَ الْخَطَرِ الَّذِي لَا يُنْرَى أَيُّكُونُ أُمْ لِأَكْيَعِ الْأَبْقَى وَالظَّيْرِ فِي الْهَوَاءِ وَالسَّمَكِ فِي الْمَاءِ، وَالْغَائِبِ الْمَحْمُولِ وَمَحْمَلُهُ أَنْ يَكُونَ الْمَعْقُودُ عَلَيْهِ مَحْمُولًا أَوْ مَعْحُوزًا عَنْهُ)) [تحفۃ الاحسانی:

ابواب البيوع، باب ماجاء فی کراہیہ بیع الغرر]

”اس کا خلاصہ یہ ہے کہ مقصود مجبول یا حوالے نہ کیا جا سکتا ہو تو وہ غرر ہے۔“

ذکورہ بالتفصیل سے تین باتیں واضح ہوتیں ہیں:

۱۔ پہلی بات تو یہ ثابت ہوتی ہے کہ لغت میں علمائے حدیث و فقہ کے ہاں غرر کا لفظ بڑا

دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

44

و سبع مفہوم رکھتا ہے۔ ایک حدیث میں پانی میں مچھلی کی بیج کو بھی غرر قرار دیا گیا ہے۔

((لاتشتروا السمح فی الماء فانه غرر)) [مسند احمد]

۲۔ دوسری بات یہ ثابت ہوتی ہے کہ جو چیز مشتری کے حوالے نہ کی جاسکتی ہو یا اس میں جہالت پائی جائے تو اس کا کسی سے بیع کا معاملہ کرنا جائز نہیں۔ خواہ جہالت خود چیز یا اس کی جنس، نوع، صنف، مقدار، قیمت یا جل میں پائی جائے یا عقد کے الفاظ میں۔

بیع کی ذیل کی اقسام اسی قبل سے ہیں:

● بیعتین فی بیعہ: یعنی فروخت کرنے والا یہ کہے: ”یہ چیز نقد سوکی اور ادھار ایک سو دل کی بشرطیکہ کسی ایک قیمت کا تعین نہ ہو۔

● بیع الحصا: یہ کہنا کہ: ”میں یہ کنکری پھیلتا ہوں یہ جس کپڑے پر لگے میں وہ آپ کو اتنے کا فروخت کرتا ہوں یا یہ کہنا کہ یہ کنکری بیہاں سے جہاں تک جائے وہ زمین اتنی قیمت میں فروخت کرتا ہوں۔“

● بیع ملامسة: صرف خریدار کے چیز کو ہاتھ لگانے سے بیع مکمل ہو جائے دیکھنے کی اجازت نہ ہو۔

● بیع منابذة: فریقین میں سے ہر ایک اپنی اپنی چیز پھینکنے اور یہ پھینکنا ہی فروخت قرار پائے۔

● بیع معلق: جس میں ملکیت کا ثبوت کسی ایسے واقعہ سے جوڑا گیا ہو جس کے ہونے اور نہ ہونے دونوں کا احتمال ہو۔ قمار، لاثری، اور انشورس اسی قبل سے ہیں۔

۳۔ اس تفصیل سے تیسری بات یہ ثابت ہوتی ہے کہ جہالت کی تمام اقسام غرر میں شامل ہیں البتہ بعض علماء جہالت کو غرر سے الگ بھی قرار دیتے ہیں۔

غرر کا دائرہ:

حدیث اور فقہاء کے کلام میں جہاں غرر کی ممانعت آئی ہے وہ اگر چہ بیع کے متعلق ہے لیکن فقہاء نے دوسرے مالی معاملات (اوقتی معاوضات) کو بھی اس پر قیاس کر کے ان کے

دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی عالم

غرض سے پاک ہونے کی شرط لگائی ہے۔

مشکوک معاملات سے بھی پرہیز ضروری ہے:

مزید برآں ان معاملات سے بھی بچنے کا حکم ہے جو شریعت کے ایک اصول کی روشنی میں تو جائز مگر کسی دوسرے اصول کی روشنی میں ناجائز ہوتے ہیں۔ اس موضوع کی بعض احادیث ملاحظہ ہوں۔

● حضرت نعیان بن بشیر رض شائعہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے سنا:

((الْحَلَالُ بَيْنَ وَالْحَرَامُ بَيْنَ، وَبَيْنَهُمَا مُشْبَهَاتٌ لَا يَعْلَمُهَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الْمُشْبَهَاتِ اسْتَبَرَ لِدِينِهِ وَعَرَضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبَهَاتِ كَرَأَعَ يَرَعِي حَوْلَ الْحِجَمَى، يُوْشِلُكَ أَنْ يُوَاقِعَهُ))

[صحیح بخاری: کتاب الایمان، باب فضل من استبر لدینه]  
 ”حلال بھی واضح ہے اور حرام بھی واضح ہے اور ان کے درمیان کچھ مشتبہ امور ہیں جن کو اکثر لوگ نہیں جانتے۔ جو شخص شبهات سے بچا اس نے اپناؤں اور عزت بچا لی۔ اور جو شبهات میں پڑ گیا اس کی مثال اس چڑوا ہے کی ہے جو (شاہی) چاگاہ کے آس پاس (اپنے جانور) چراتا ہے، قریب ہے اس میں جا گھسے۔“

● حضرت عطیہ سعدی رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
 ((لَا يَبْلُغُ الْعَبْدُ أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمُتَقِّيِّينَ حَتَّى يَدْعَ مَا لَا يَأْسَ بِهِ حَدَّرًا لِمَا بِهِ الْبَأْسُ)) [سنن ترمذی باب لا يبلغ العبد أن]

”بندہ اس وقت تک پرہیز گار نہیں بن سکتا جب تک حرج والی چیزوں کے خوف سے وہ چیزوں سے بھی نہ پچوڑ دے جن میں کوئی حرج نہیں۔“

یہ دونوں احادیث اس امر کا واضح ثبوت ہیں کہ صریح حرام کے علاوہ مشتبہ معاملات سے بھی اجتناب کرنا چاہیے کیونکہ اس طرح حرام میں بنتا ہونے کا اندیشہ نہیں رہتا۔ اور یہی تقویٰ کا تقاضا ہے۔

### خلاصہ

- ❖ جو چیز قابل اتفاق یا انسان کی ملکیت و قبضہ میں نہ ہواں کی خرید و فروخت نہیں ہو سکتی۔
- ❖ خرید و فروخت کی جس صورت میں سودا اور غر کی آمیزش ہو یا ایک عقد میں دو عقد جمع ہو رہے ہوں یا شرط فاسد یا دو شرطیں پائی جا رہی ہوں وہ جائز نہیں۔
- ❖ تقوی کا تقاضا یہ ہے کہ مشتبہ معاملات سے بھی بچا جائے۔



## مروجہ معاملات کی تفصیل

جب ہم پیچھے بیان کردہ اصول کی روشنی میں دور حاضر کے مالی معاملات کا جائزہ لیتے ہیں تو ان کے جواز یا عدم جواز میں کوئی اشتباہ باقی نہیں رہتا۔ چنانچہ ذیل میں ہم بعض معاملات کا ذکر کرتے ہیں۔

کریڈٹ کارڈ:

ان میں سرفہرست کریڈٹ کارڈ کا استعمال ہے جو عصر حاضر میں ایسی کرنی کا روپ دھار پکا ہے جو پوری دنیا میں یکساں طور پر استعمال ہو سکتی ہے۔

کریڈٹ کارڈ کی حقیقت:

کریڈٹ کارڈ کو عربی میں ”بطاقة الائئمان“ کہا جاتا ہے۔ جس کا الفوی معنی ہے ”اعتبار، اعتماد اور قرض کا کارڈ“، جدید معاشی ماہرین کی اصطلاح میں اس سے مراد وہ مخصوص کارڈ ہے جو کسی مالیاتی ادارے کی جانب سے جاری کیا جاتا ہے۔ جس پر کشمکش کا نام، تاریخ اجراء و انتظام اور کارڈ کا نمبر وغیرہ لکھا ہوتا ہے۔ اور یہ ایسے سائز اور میٹریل کا ہوتا ہے جو آسانی سے جیب میں رکھا جاسکتا ہے۔ اس کا حامل خریداری کے مخصوص مرکز پر یہ کارڈ وکھا کر اپنی ضرورت کی اشیاء خرید سکتا ہے۔ جن کا مل خریداری کرنے والے کی بجائے کارڈ جاری کرنے والا ادارہ کرتا ہے۔ جو بعد میں اس سے وصول یا اس کے اکاؤنٹ سے منہا کر لیا جاتا ہے۔ اگر صارف معینہ مدت کے اندر ادا یگئی نہ کر سکے تو اس پر سود وصول کیا جاتا ہے۔ جس کا تعین واجب الاداع قم کے حساب سے کیا جاتا ہے اور اس کی شرح وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بڑھتی جاتی ہے۔ واضح رہے کہ صارف سے وصولی کی مدت عموماً ایک ماہ سے زیادہ تو ہو سکتی ہے لیکن کم نہیں۔

## کریڈٹ کارڈ کی تاریخ:

بیسویں صدی کا آغاز کریڈٹ کارڈ کا ابتدائی دور ہے۔ کہا جاتا ہے کہ سب سے پہلے کریڈٹ کارڈ کا استعمال ۱۹۱۲ء میں امریکہ میں کیا گیا جو مختلف برانچز (Branches) رکھنے والے ہوئے اور تیل کمپنیوں نے اپنے گا کوں کو استعمال کے لیے دیا۔ [البطاقات الدائمة

للدکتور محمد بن سعود العصیمی: ص ۲۶]

لیکن اس کا زیادہ استعمال دوسری جنگ عظیم کے بعد اس وقت بڑھا جب مختلف مالیاتی اداروں نے اس کو جاری کرنا شروع کیا۔

۱۹۳۷ء میں The Flat Bus National Band پہلا بینک ہے جس نے یہ کارڈ جاری کیا۔ ۱۹۵۱ء میں Diners Club نے پہلا عالم گیر سطح کا کارڈ جاری کیا جو نیو یارک میں ہوٹلوں اور دوسرے کاروباری مقامات پر یہاں استعمال ہونے لگا اس کے بعد امریکن ایکسپریس اور Blannch Carte کارڈ سامنے آیا۔ [الخدمات المصرفية

للدکتور علاء الدین الزعتری: ص ۵۶۹، ۵۵۹]

۱۹۵۸ء میں بینک آف امریکا نے کیلفورنیا میں Bank Americard کے نام تبدیل کر کے Viza Card رکھ دیا گیا اور اس کے تحت جاری ہونے والے کارڈ کو دیزا اکہا جانے لگا جو اس وقت سب سے مشہور کارڈ شمار ہوتا ہے۔ اس کے بعد جو کارڈ زیادہ تیزی سے پھیلاوہ ماسٹر کارڈ ہے ان کے علاوہ دیگر کارڈ بھی زیر گردش ہیں مگر زیادہ معروف اور زیر استعمال یہی دو ہیں اسلامی ممالک میں اس کا استعمال بیسویں صدی کے آخر میں یعنی ۱۹۹۰ء کے بعد شروع ہوا۔ اس کی بڑھتی ہوئی مانگ کو دیکھتے ہوئے چھوٹے بینک بڑے بینکوں سے تعلقات استوار کرنے لگے تاکہ اس کے استعمال کو وسعت دی جاسکے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس میں سود کا عصر ۱۹۷۰ء میں داخل کیا گیا۔ اس سے پہلے صرف سروں چار جریز (Service Chrges) کے نام پر سالانہ فیس وصول کی جاتی تھی۔

## کارڈ کی مختلف قسمیں:

مختلف مالیاتی ادارے اور کمپنیاں اپنے صارفین کی سہولت کے لیے جو کارڈ ز Jarی کرتیں ہیں مختلف اعتبار سے ان کی مختلف قسمیں ہیں لیکن بنیادی قسمیں دو ہی ہیں۔

۱۔ سودی

۲۔ غیر سودی

(۱) سودی:

جن پر تا خیر کی صورت میں جرمانہ عائد ہوتا ہے عام کریڈٹ کارڈ اور چارج کارڈ اسی قسم سے ہیں۔ چارج کارڈ کو عربی میں "بطاقة الائتمان العادي" یا "بطاقة الخصم الشهري" کہا جاتا ہے اس میں اور کریڈٹ کارڈ میں فرق ہے وہ یہ کہ چارج کارڈ میں مقررہ مدت کے اندر مکمل ادائیگی ضروری ہوتی ہے۔ قسط کی سہولت نہیں ہوتی تا خیر کی صورت میں جرمانہ وصول کرنے کے علاوہ کارڈ بھی منسخ کر دیا جاتا ہے جبکہ کریڈٹ کارڈ میں اپوری رقم یک مشت و اپس کرنا ضروری نہیں ہوتی قسط کی سہولت بھی ہوتی ہے تاہم اس پر سودا ادا کرنا ہوتا ہے۔

(۲) غیر سودی:

اس سے مراد "Debit Card" ہے یہ کارڈ صرف اس کو جاری کیا جاتا ہے جس کا اس بینک میں جس سے کارڈ لیا جا رہا ہے بیلنس موجود ہو۔ جب اس کارڈ کے ذریعے خریداری کی جاتی ہے تو اس کے اکاؤنٹ سے اتنی رقم از خود متعاقبہ ناجر کے کھاتے میں منتقل ہو جاتی ہے۔ یعنی اس کارڈ کا حامل اصل میں اپنی رقم ہی استعمال کرتا ہے بینک صرف اس پر سروں چارج (Service Charges) وصول کرتا ہے۔ ذیبٹ کارڈ کا حامل اپنے بیلنس سے زائد خریداری نہیں کر سکتا لیکہ بینک کی طرف سے پیشگی اجازت ہو۔ یہ کارڈ عموماً ملک کے اندر ہی استعمال ہوتا ہے۔ اس میں ادائیگی میں تا خیر اور جرمانہ کا اندر یہ نہیں ہوتا۔

کارڈز کے فوائد:

کارڈز میں تین فریق ہوتے ہیں:

- ۱۔ مالیاتی ادارہ یا بینک جو کارڈ جاری کرتا ہے
- ۲۔ خریداری کے وہ مراکز جہاں کارڈ قبول کیے جاتے ہیں۔
- ۳۔ کارڈ ہولڈر

کارڈ کے استعمال سے تینوں کو فائدہ پہنچتا ہے۔

بینک کو حاصل ہونے والے فوائد:

● جانگ فیس: بینکوں کے درمیان سخت مسابقت اور مقابلے کی وجہ سے بعض بینک یہ فیس وصول نہیں کرتے اور مفت کریڈٹ کارڈ فراہم کرتے ہیں۔

● سالانہ فیس: جسے بینک کی طرف سے Service Charges کا نام دیا جاتا ہے۔  
● تاجر سے وصول ہونے والا کمیش۔

● کارڈ گم یا چوری ہو جائے تو نیا کارڈ جاری کروانے کی فیس۔

● اداگیل میں تاخیر کی بنا پر کارڈ ہولڈر سے وصول کی جانے والی اضافی رقم۔

تاجر کا فائدہ:

● تجارت کا فروغ: کیونکہ کارڈ ہولڈر خرایدروں کے لیے انہی مراکز کا رخ کرتے ہیں جو کارڈ قبول کرتے ہیں۔

● رقم کی وصولی کا اطمینان۔

کارڈ ہولڈر کو پہنچنے والے فوائد:

● رقم جیب میں لے کر گھومنے کی ضرورت نہیں رہتی۔ اس طرح رقم چوری ہونے یا اضالع ہونے کا خطرہ نہیں ہوتا، کارڈ گم یا چوری ہونے کی صورت میں بینک کو اطلاع کر دی جائے تو کوئی دوسرا استعمال نہیں کر سکتا۔

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

51

- ✿ ادا نیگی میں آسانی: ایک ماہ سے لے کر ڈیڑھ ماہ تک مہلت مل جاتی ہے۔
- ✿ اگر کارڈ کے ذریعے سفری نکٹ خریدا گیا ہو تو حادثے کی صورت میں ان شورنس (Insurance) کی سہولت۔

### کارڈز کے نقصانات:

- ✿ کارڈز کے کچھ نقصانات بھی ہیں جو صرف کارڈ ہولڈر کے حصہ میں آتے ہیں۔
  - ✿ اکثر لوگ بغیر سوچے سمجھتے ایسی چیزیں خرید لیتے ہیں جن کی فوری ضرورت نہیں ہوتی ہے اور نہ ہی آنکندہ کچھ عرصہ کے لیے خریدنے کے متحمل ہو سکتے ہیں۔ اس طرح بچت کی عادت ختم ہو جاتی ہے اور لوگ قرض تک دب جاتے ہیں چنانچہ مجموعی طور پر میشیٹ پر اس کے منفی اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ ایک رپورٹ کے مطابق امریکی اور یورپی عوام میں شائد ہی کوئی ایسا شہری ہو جس نے میلکوں کی قطیں ادا نہ کرنی ہوں۔ کریڈٹ کارڈ نے ان ترقی یا فتح اوقام کو مقرض اوقام میں بدل دیا ہے۔
  - ✿ حامل کارڈ کی خاصی رقم فیس کی نذر ہو جاتی ہے۔ پاکستان میں "شینڈرڈ چارٹرڈ بینک" نے "گولڈن ماسٹر کریڈٹ کارڈ" کی سالانہ فیس ۳۰۰ روپے رکھی ہے۔
  - ✿ اصل میں یہ ایک سودی معاملہ ہوتا ہے۔ جس میں شامل ہونا ایک مسلمان کے لیے جائز نہیں۔
  - ✿ جن مراکز سے کریڈٹ کارڈ کے ذریعے خریداری کی جاتی ہے وہ عموماً دوسرے کاروباری مراکز سے مہنگے ہوتے ہیں۔

### کریڈٹ اور چارج کارڈ کا شرعی حکم:

اگر کریڈٹ اور چارج کارڈ کی حقیقت پر غور کیا جائے تو ثابت ہوتا ہے کہ یہ دونوں درحقیقت قرض کے کارڈ ہیں، کریڈٹ کارڈ میں طویل مدت کا قرض ہے جبکہ چارج کارڈ مختصر مدت کا۔ چونکہ ان میں تاخیر پر جرمانہ وصول کیا جاتا ہے جو زمانہ جاہلیت کے سود "اما ان تقوی و اما ان تربی" کے مشابہ ہے۔ جس سے قرآن نے بختی سے روکا ہے۔



لہذا ان کا استعمال شرعاً جائز نہیں ہے۔

علامہ مہر بن عبد اللہ ابو زید رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((ان بطاقة الائتمان بوضعها العام المعروف عالمياً والمحظوظة على شروط ومواصفات قطعية التحرير، مثل: غرامات التأخير والخصم الذي يقتضيه البنك..... المصدر لها..... من فاتورة التاجر الموقعة من العميل، و توفير قدر من المنافع لحامليها كالتخفيف، والخدمات الأخرى، هذه ((البطاقة الائتمانية)) محرماً شرعاً)) [بطاقة الائتمان : ص ٥٦]

” بلاشبود کریم کا کارڈ جو عام صورت میں عالمی سطح پر معروف ہے اور قطبی حرام شرط اور صفات پر مشتمل ہوتا ہے مثلاً ادا میگی کی تاخیر پر جرمانہ اور وہ کوئی جو کارڈ جاری کرنے والا بینک تاجر کے بل جس پر کارڈ بولڈر کے دخیل ہوتے ہیں سے کرتا ہے اور وہ فوائد جو حامل کو ملتے ہیں جیسے ڈسکاؤنٹ وغیرہ یہ کارڈ شریعی طور پر حرام ہے۔“

بعض علماء کی رائے میں اگر یہ اطمینان کر لیا جائے کہ مقررہ مدت میں ادا میگی کروی جائے گی تو اس کے استعمال میں کوئی خرابی نہیں۔ لیکن بعض دوسرے علماء کے خیال میں یہ سودی معابدہ ہے جس کا حصہ بننا جائز نہیں۔

ڈبیٹ کارڈ (Debit Card) کا استعمال جائز ہے:

ڈبیٹ کارڈ کو نبی میں ”بطاقة الحسم الفوري“ کہا جاتا ہے۔ اس میں جو نکہ کارڈ بولڈر اپنا بیلنس ہی استعمال کرتا ہے اس وجہ سے جرمانے کا اندیشہ نہیں ہوتا لہذا اس کے استعمال میں کوئی مضا لفظ نہیں۔

چنانچہ علامہ مہر بن عبد اللہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((ان کل بطاقة لها أغطاء كامل من مال حاملها فلا تسمح بالسحب الفوري، ولا التحويل الآلي الا على حسابه، ورصيده لدى



مصدرها، فہمی بھیذا الوصف جاریہ علی الاصل الشرعی: الحل  
والجواز) (بطاقة الائتمان: ص ۵۵]

”ہرود کارڈ جس کے پیچھے کارڈ ہولڈر کی رقم بینک میں موجود ہو وہ جب بھی رقم نکالے یا خرچ کرے وہ اس کے اپنے کھاتے ہی سے ہوتا یہ شرعی اصول (معاملات میں اصل جواز ہے) کے مطابق جائز ہے۔“

بعض علماء کے نزدیک جب کوئی شخص ڈیبٹ کارڈ کے ذریعے خریداری کرتا ہے تو وہ ڈکاندار کو بینک کے حوالے کرتا ہے کہ آپ یہ بل مجھ سے وصول کرنے کی بجائے بینک سے وصول پا لیں۔ اصطلاح میں اس کو حوالہ کہا جاتا ہے جو جائز ہے۔ نبی ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

((اذا اتبع احد کم علی ملی فلیتیع)) (صحیح البخاری کتاب الحوالة)  
”جب تم میں سے کسی کو مالدار کے حوالہ کیا جائے تو وہ حوالے ہو جائے“

تاہم بینک کا تاجر سے کمیشن لینا محل نظر ہے۔ کیونکہ بظاہر یہ ڈکاؤنٹ بل آف ایچینج کے مشابہ ہے کیونکہ بینک تاجر کو کوئی کے بعد ادا یاگی کرتا ہے یعنی کارڈ ہولڈر سے زیادہ وصول کرتا ہے مگر تاجر کو کم ادا کرتا ہے یہی سود ہے۔ بعض حضرات اس کمیشن کو دلائی کی اجرت قرار دیتے ہیں لیکن یہ درست نہیں۔ کیونکہ دلائی کا تصور اس سے مختلف ہے۔ دلائی کشمکش کو قائل کرتا ہے بینک یہ کام نہیں کرتا۔

انشورنس (التأمين):

عصر حاضر میں جو معاملات کثرت سے راجح ہیں ان میں انشورنس بھی ہے جو انسانی معاشرے کو اس طرح اپنی لپیٹ میں لے چکی ہے کہ بعض دفعہ انسان نہ چاہتے ہوئے بھی قانوناً اس پر مجبور ہو جاتا ہے۔

انشورنس کی ابتداء:

انشورنس اگرچہ اپنی سادہ شکل میں صدیوں سے راجح ہے لیکن اس نے ایک مضبوط

نظام کی صورت انیسویں صدی عیسوی میں اختیار کی۔ اس کے بعد بیسویں صدی اس کی ترقی کا دور ہے جس میں اس کی مر وجہ صورتیں سامنے آئیں، ذیل میں ہم اس کے ارتقائی دور کا مختصر خاکہ بیان کرتے ہیں۔

کہا جاتا ہے کہ اس کا ابتدائی تصور بارہویں صدی عیسوی کے آخر میں Bottomry (بحری چہاز پر قرض کا عقد) کے نام سے سامنے آیا، جس کی صورت یہ تھی کہ تاجر کشتی کے مالک کو بحری سفر پر آمادہ کرنے کے لیے اتنا قرض دیتا جو کشتی اور اس پر موجود سامان کی قیمت کے برابر ہوتا۔ اگر کشتی بند رگاہ پر با حفاظت پہنچنے میں کامیاب ہو جاتی تو کشتی کا مالک وہ رقم اضافے کے ساتھ واپس کرنا لیکن اگر سمندر میں غرق ہو جاتی تو تاجر کا قرض ضائع ہو جاتا۔

بحری انشورنس کی پہلی باقاعدہ دستاویز ۱۳۲۷ء کو ۱۲۳۷ء میں اٹلی میں لکھی گئی۔

چودھویں صدی عیسوی کے آخر میں جب اٹلی اور بحروم کے ساحلی ممالک کے درمیان تجارت کو فروع ملاتو انشورنس میں بھی وسعت پیدا ہوئی۔

بری انشورنس کی ابتداء سترہویں صدی عیسوی میں لندن سے ہوئی۔ جس کا پس منظر یہ ہے کہ ۱۶۶۶ء میں لندن میں ایک خوف ناک آگ بھڑک انھی، جس سے تیرہ ہزار سے زائد مکانات، سو کے قریب گرجا گھر، بہت سی ڈکانیں اور فیکٹریاں جل کر راکھ ہو گئیں۔ مستقبل میں ناگہانی نقصانات سے نجات کی سوچ نے لوگوں کو انشورنس کی راہ دکھائی، وہ یہودی ساہو کار جو اٹلی سے نکلنے کے بعد لندن کو اپنا مرکز بنائے ہوئے تھے انہوں نے اس واقعے کو غنیمت جانا اور لوگوں کو آتش زدگی سے فیکٹریوں والے نقصان کا ازالہ کرنے کے لیے انشورنس کی ترغیبات دینا شروع کیں اس طرح اس کی متعدد صورتیں سامنے آئیں۔

اٹھارویں صدی عیسوی میں انشورنس کا کاروبار پورے یورپ اور امریکی ریاستوں میں پھیل چکا تھا۔

دو حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم انسویں صدی صنعتی ترقی کا دور ہے، اس میں ان سورنس کی ایک نئی قسم "تھرڈ پارٹی ان سورنس" (تامین ضد المسئولیہ) سامنے آئی۔

اس کے بعد Mutual (التامین التبادلی) اور گذرا نسورنس متعارف ہوئیں۔ انسویں صدی کا آخر لائن انسورنس (تامین الحیاۃ) کے متعارف ہونے کا زمانہ ہے۔

اسلامی ممالک انسوی صدی میں یورپی تاجروں کے توسط سے اس سے آشنا ہوئے، شام کے فقیہ علامہ ابن عابدین شامی پہلے عالم ہیں جنہوں نے "سوکرہ" کے نام سے اس کا ذکر کیا۔

بعض مفکرین اس کا ابتدائی دور ۹۱۶ ق م بیان کرتے ہیں، جب روڈس (جزیرہ یونان) میں بحری تاجروں کے نقصان کی تقسیم کا نظام وضع کیا گیا۔

بعض مفکرین کی رائے میں اس فکر کا بانی رومن ایمپائر ہے، جس نے اپنی بحری فوجی قوت کو مضبوط کرنے کے لیے اسلحے کے تاجروں سے یہ وعدہ کیا کہ نقصان کی صورت میں حکومت تلافی کرے گی لیکن یہ درست نہیں، کیونکہ اس صورت میں تاجر سے کچھ وصول نہیں کیا جاتا، حکومت کی طرف سے جو کچھ دیا جاتا تھا وہ یک طرفہ ہوتا تھا۔ ان سورنس میں یہ بات نہیں ہوتی۔ اس لیے اسے ان سورنس کی بجائے ضمان کہنا چاہیے۔

### ان سورنس کا مفہوم:

ان سورنس انگریزی زبان کے لفظ insure سے ہے جو وثوق دلانے اور ضمانت کے معنی میں آتا ہے۔ ان سورنس کا اطلاق ایسے معاملے پر ہوتا ہے جس میں کوئی شخص یا ادارہ دوسرے شخص کو یہ ضمانت دیتا ہے کہ مستقبل میں پیش آنے والے فلاں ممکن خطرات کے نقصان کی تلافی وہ کرے گا۔ چنانچہ اس شرط پر دوسرا شخص ایک معینہ مدت تک ایک مقرر قسم اقساط کی صورت میں ادا کرتا ہے۔ عربی میں ان سورنس کے لیے "تامین" کا لفظ استعمال ہوتا ہے جو "امن" سے مانوذ ہے جس کا معنی طمانتی قلب اور خطرے سے محفوظ رہنا ہے، ان سورنس

35 36

وہ حاضر کے مالی مددامات کا شرعی حکم  
کے ذریعے بھی انسان مستقبل کے خطرات سے محفوظ رہتا ہے، اس لیے اسے نامن کہتے ہیں۔

انشورنس کی قسمیں:

نتظام اداروں کے لحاظ سے اس کی تین قسمیں ہیں۔

(۱) گروپ انشورنس:

حکومت ملازمین کی فلاج بہبود کے لیے ایک پالیسی ترتیب دیتی ہے جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ ملازمین کی تخلوہ سے قانوناً کچھ رقم ہر ماہ ادا نہیں سے قبل ہی وضع کر لی جاتی ہے جو ایک فنڈ میں جمع ہوتی رہتی ہے۔ ملازم کی رینا رہٹ، انتقال یا حادثے کی صورت میں خود ملازم یا اس کے ورثاء کو اضافے کے ساتھ واپس کر دی جاتی ہے پھر آگے اس کی مختلف صورتیں ہیں۔ انشورنس کی یہ صورت غیر اختیاری ہے جس سے قانونی مجبوری کی وجہ سے پہنا انسان کے اختیار میں نہیں ہے اس لیے اس پر اتفاق ہے کہ اس قسم کی انشورنس کرانے کی صورت میں انسان عند اللہ بری ہو گا البتہ اضافی رقم کے متعلق دونقطہ نظر ہیں۔

اکثر علماء کے خیال میں اس سے حکومت کا مقصد نفع کمانا نہیں بلکہ ملازمین سے تعاون ہوتا ہے اور حکومت کی ذمہ داری بھی ہے کہ وہ ملازمین کی ضروریات کا خیال رکھے، اس لیے اضافی رقم وصول کرنے میں کوئی مصاائق نہیں۔

دوسری رائے یہ ہے کہ اضافی رقم ذاتی استعمال میں نہ لائی جائے بلکہ غرباء اور مساکین پر خرچ کر دی جائے۔

(۲) میوچل انشورنس:

اس کا انتظام امداد بآہمی کی تنظیمیں کرتی ہیں۔ اس کا مقصد نصان کی صورت میں ایک دوسرے سے تعاون کرنا ہے نہ کہ تجارت اور دوسروں کے مال سے حصول نفع۔ اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ کسی ادارے، جماعت یا قبیلے کے لوگ باہم مل کر ایک فنڈ تکمیل دیتے ہیں اور کسی رکن کو حادثہ پیش آنے کی صورت میں اس فنڈ سے اس کی مدد کی جاتی ہے۔ اگر فنڈ

### دو رحابر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

میں جمع شدہ رقم کم پڑ جائے تو ارکین سے مزید وصول کی جاتی ہے اور اگر بچ جائے تو آئندہ سال کے لیے جمع کر لی جاتی ہے۔ اس کی بنیاد سراسر تعاون پر ہے جس میں کوئی شرعی قباحت نہیں پائی جاتی۔ اس لیے انشورنس کی قسم جائز اور مباح ہے۔

#### (۳) کرشل انشورنس:

انشورنس کی اس قسم کا انتظام کار و باری کپنیاں کرتی ہیں جن کے پیش نظر لوگوں سے مالی تعاون کی بجائے مال کانا ہوتا ہے۔ اس کا طریقہ کار یہ ہوتا ہے کہ یہ مہ ہو لڈر کمپنی کو ایک معین رقم اقساط کی صورت میں مخصوص مدت تک ادا کرتا ہے اس کے عوض یہ کمپنی اسے یہ یقین دہانی کر داتی ہے کہ کمپنی اس کے فلاں نوعیت کے نقصان کی تلافی کرے گی، انشورنس کی یہ قسم بطور کار و بار اختیار کی جاتی ہے، اس لیے اسے کرشل انشورنس کہا جاتا ہے۔

جب انشورنس کا لفظ بغیر کسی اضافی قید کے ذکر کیا جائے تو اس سے یہی رقم مراد ہوتی ہے اور محل نزاع بھی یہی ہے۔ اس کی مزید بے شمار قسمیں ہیں اگر ان سب کو مختصر آبیان کیا جائے تو بنیادی طور پر ان کی تین قسمیں بنتی ہیں۔

#### لائف انشورنس:

انشورنس کمپنی کسی شخص سے یہ معاہدہ کرتی ہے کہ وہ ایک مقرر رقم اقساط کی صورت میں کمپنی کو ادا کرے گا۔ اگر معینہ مدت میں اس شخص کا طبعی یا حادثے میں انتقال ہو گیا تو کمپنی طے شدہ رقم اس کے ورثاء کو ادا کرے گی۔ اگر وہ شخص معینہ مدت تک زندہ رہے تو ادا شدہ رقم مع اضافہ کے ساتھ واپس مل جاتی ہے۔ اس کی بعض صورتوں میں مدت کا تعین ہوتا ہے اور بعض میں نہیں۔

#### گذرز انشورنس:

اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ ایک شخص معینہ مدت کے لیے ایک مقرر رقم قسطوں میں کمپنی کو ادا کرتا ہے اگر حادثے کی وجہ سے انشورنس کروائی گئی چیز کا نقصان ہو جائے تو ادا شدہ رقم واپس نہیں ہوتی، انشورنس کی ان دو قسموں میں بنیادی فرق یہ ہے کہ پہلی میں معینہ

### دو رحاضر کے مابین محاہدات کا شرعی حکم

مدت میں وفات نہ ہونے پر ادا شدہ رقم اضافے کے ساتھ مل جاتی تھی دوسری صورت میں رقم واپس نہیں ہوتی۔

#### تھرڈ پارٹی اشورنس:

انسان اپنی غلطی، غفلت یا سستی کی وجہ سے دوسرے شخص کو پہنچنے والے نقصان کی ذمہ داری سے بچنے کے لیے جو اشورنس کرواتا ہے اسے تھرڈ پارٹی اشورنس کہتے ہیں۔ مثلاً اس غرض سے گاڑی اشورنس کرواتا کہ گاڑی سے نقصان کی صورت میں مالک کی بجائے اشورنس کمپنی اس کا ازالہ کرے۔

#### کمرشل اشورنس کا شرعی حکم:

درج ذیل خرایوں کی بنا پر کمرشل اشورنس کی تمام شکلیں ممنوع ہیں۔

ان میں ربا کی دونوں قسمیں ربا النسیئة اور ربا الفضل پائی جاتی ہیں کیونکہ اشورنس ہولڈر نے کمپنی کو متعین رقم اس شرط پر ادا کرنا ہوتی ہے کہ حادثے کی صورت میں کمپنی اس کو طے شدہ رقم ادا کرے گی، وہ رقم یا تو اس کی ادا کی ہوئی رقم سے زیادہ ہو گی یا کم۔ اگر زیادہ ہوگی تو اس میں ربا النسیئة اور ربا الفضل دونوں کی آمیزش ہوگی اور یہ دونوں حرام ہیں، کم ہونے کی صورت میں ربا النسیئة کا معاملہ قرار پائے گا۔

یہ غرر پر مشتمل ہے کیونکہ اس میں ادا یا گلی ایک ایسے واقعہ پر محصر ہوتی ہے۔ جس میں دونوں احتمال پائے جاتے ہیں یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بیسہ ہولڈر نے ابھی کچھ قطیں ہی ادا کی ہوں اور واقعہ پیش آجائے اس پر کمپنی کے ذمہ مکمل ادا یا گلی آجائے۔ یہ بھی احتمال ہے کہ وہ واقعہ پیش نہ آئے اور اس کی تمام اتساط بغیر معاوضے کے کمپنی کے کھاتے میں چلی جائیں۔

شرعی طور پر کسی پر ضمان لازم ہونے کی ایک حقیقتی صورت ہے نقصان برہ راست اس نے کیا ہو یا کم از کم اس نقصان کا سبب بنا ہو، یہاں نہ تو اشورنس کمپنی نے نقصان کیا

### دو حاضر کے مالی معاملات کا شرعی عکم

۹

ہوتا ہے اور نہ ہی وہ اس کا سبب ہوتی ہے۔ لہذا اس پر ضمان لازم کرنا شرعاً جائز نہیں، اس کو ”عقد موالات“ پر قیاس کرنا ”قیاس مع الفارق“ ہے۔

ایک تو اس لیے کہ عقد موالات میں بنیادی شرط یہ ہے کہ عاقد کا کوئی وارث زندہ نہ ہو، اگر کوئی وارث ہو تو یہ باطل قرار پاتا ہے۔

دوسرے اس لیے کہ انسورنس کا مقصد مادی فائدہ کا حصول ہے جس میں رہا اور غرر کی آمیزش ہے۔ جب کہ عقد موالات میں ہر طرح کے حالات میں تعاون منصود ہوتا ہے۔

تیسرا اس لیے کہ فقہاء کے ایک طبقہ کی رائے میں عقد موالات کا حکم اب باقی نہیں رہا بلکہ منسوخ ہو چکا ہے۔

### لیز نگ:

مروجہ جدید مالی معاملات میں سے ایک لیز نگ بھی ہے لیز اصل میں عربی کے لفظ الاجارہ کا ترجمہ ہے جو شرعی اصطلاح ہے لیکن مروجہ لیز نگ شرعی اجارہ سے مختلف ہے۔ شرعی اجارہ کا مفہوم تصرف اتنا ہے۔

((بیع منفعة معلومة باجر معلوم)) [عمدة القارى شرح صحيح بخارى:

ج ۱۸، ص ۱۲۵]

”طے شدہ اجرت کے بد لے طے شدہ متفقہ فر و خت کرنا“

اس کی دو قسمیں ہیں:

- ۱۔ معاوضے کے بد لے کسی شخص (انجینئر وغیرہ) کی خدمات حاصل کرنا۔
- ۲۔ اپنی ذاتی چیز جیسے گاڑی یا مکان کا حق استعمال کسی دوسرے کی طرف منتقل کرنا اور اس کے عوض کرایہ وصول کرنا۔

جب لیز نگ کا لفظ بولا جاتا ہے تو اقتصادی ماہرین کے نزدیک اس سے عموماً اجارہ کی یا آخری قسم ہی مراد ہوتی ہے۔

صحیح بخاری میں اجارہ کے عنوان کے تحت دونوں قسموں کا بیان ہے اجارہ کی اس قسم

## ﴿ 6 ﴾

میں پوں کہ چیز اصل مالک کی ملکیت ہی ہوتی ہے متناجر کرایہ کے عوض صرف اس سے فائد اٹھاتا ہے۔ اس لیے ملکیتی اخراجات متناجر کے ذمے ہوں گے۔ مثلاً مکان کرائے پر دیا گیا ہے تو اس کی پر اپرٹی ٹکس مالک ادا کرے گا لیکن بھلی، گیس اور پانی کا بل متناجر کے ذمہ ہوگا۔ اسی طرح اگر کرایہ پر دی گئی چیز کا ایسا نقصان ہو جائے جس میں متناجر کی غلطی، غفلت یا کوتاہی کا عمل دخل نہ ہو تو وہ نقصان بھی مالک ہی برداشت کرے گا۔

### لیز نگ کا جدید مفہوم:

اس کے برٹکس انیسویں صدی عیسوی سے لیز نگ کی ایک نئی قسم متعارف ہوئی جس کو عربی میں ”البیع الایجاری“ یعنی وہ اجارہ داری جس کی انتہائی پر ہوتی ہے اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ بینک کسی کو کچھ سالوں کے لیے گاڑی خرید کر لیز پر دیتا ہے اس کا کرایہ اقساط میں وصول کیا جاتا ہے۔ بینک کرایہ طے کرتے وقت اس بات کا خاص خیال رکھتا ہے کہ اس عرصے میں گاڑی کی قیمت مع اتنے نفع کے جو اس عرصے میں بینک کو اس رقم پر سود کی شکل میں حاصل ہونا تھا وصول ہو جاتے ہیں جب گاہک مکمل اقساط ادا کر دیتا ہے تو گاڑی اس کی ملکیت ہو جاتی ہے اس طرح ابتداء میں یہ اجارہ ہوتا ہے جو آخر میں بیع میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ اس عرصے میں گاڑی کے ہر طرح کے نقصانات کی ذمہ داری گاہک کی ہوتی ہے بعض اہل علم کی رائے میں یہ ایک جدید صورت ہے۔ دین میں اس کے متعلق کوئی ممانعت نہیں ہے اس لیے جائز ہے۔ جب کہ بعض حضرات کے نزد یہک یہ ایک عقد میں دو عقد جمع ہونے کی وجہ سے ناجائز ہے۔ ہمارا خیال میں اس میں زیادہ قابل اعتراف پہلو سود کی آمیزش کا ہے۔ اس کی تفصیل یوں ہے کہ گاہک جب بینک کے پاس گاڑی لینے جاتا ہے تو وہ اس کی قیمت کا کچھ حصہ ڈاؤن پے منٹ (Down Payment) کے نام سے پہلے ادا کرتا ہے جو زیادہ بھی ہو سکتا ہے اور کم بھی لیکن ایک خاص شرح (گاڑی کی قیمت کا اس فیصد) سے کم نہیں ہوتا اب بینک نے کرائے کے نام پر جو اضافی رقم وصول کرنا ہوتی ہے اس کا انحصار اس پر ہوتا ہے کہ ڈاؤن پے منٹ کی رقم کتنی ہے؟ اگر وہ زیادہ ہے تو اضافی رقم زیادہ

وصول کی جائے گی۔ اس بارے میں ہم نے مسلم کمرشل بینک کے ایک ذمہ دار سے جو معلومات حاصل کی ہیں ان کے مطابق اگر آپ بینک سے Baleno گاڑی لیتے ہیں اور ڈاؤن پے منٹ پانچ لاکھ ادا کرتے ہیں تو آپ کو پانچ سال کے لیے ۹۷۳۸ روپے مہانہ قطع جمع کروانا ہو گی جو ۸۲۸۰ روپے بنتے ہیں۔ اس میں پانچ لاکھ ڈاؤن پے منٹ جمع کر لیں تو کمکل ۱۰۸۳۲۶۰ روپے بنیں گے۔ اگر آپ ڈاؤن پے منٹ دولاکھ کرتے ہیں تو آپ پانچ سال تک ۱۲۳۰۸ روپے کی مہانہ قطع جمع کروانیں گے جو ۹۸۲۸۰ روپے بنتے ہیں۔ دولاکھ ڈاؤن پے منٹ کے نام سے پہلی ادا کیا جا چکا ہے اس طرح کل رقم ۱۸۳۳۸۰۰ روپے ہو گی۔ پہلی صورت میں ایک لاکھ دو سو روپے کم اور دوسری صورت میں زیادہ کیوں؟ سیدھی سی بات ہے کہ یہ سودی معاملہ ہے پہلی صورت میں بینک کو چونکہ کم پیسے دینے پڑے اس لیے اس کا سود کم اور دوسری صورت میں زیادہ رقم دینا پڑی اس لیے سود بھی زیادہ ہے۔ اگر یہ حقیقی اجارہ ہوتا تو یہ فرق نہ ہوتا!! کیونکہ اجارہ میں کرائے کا تعلق حق استعمال سے ہوتا ہے جو دونوں صورتوں میں برابر ہے نہ کہ اس بات سے کہ اس میں بینک کے کتنے پیسے استعمال ہوتے ہیں نہ ہے اگر یہ حقیقی اجارہ ہوتا تو بینک اس کے نقصان کا بھی ذمہ دار ہوتا، اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اصل میں یہ سودی معاملہ ہے جسے اجارہ کا نام دیا گیا ہے۔ حقیقی اجارہ سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔

ایک شبہ کا ازالہ:

بظاہر یہ بیع قسط کے مشابہ ہے اس لیے بعض حضرات اسے بیع قسط قرار دے کر اس کا جواز ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ لیکن درج ذیل وجہ کے باعث یہ درست نہیں:

- سطور بالا میں ہم نے اس کی جو تفصیل بیان کی ہے اس کے مطابق اسے بیع قسط قرار دینے کی قطعاً گنجائش نہیں۔
- یہ دراصل دو عنصر پر مشتمل ہے:
  - (ا) عقد اجارہ۔ (ب) عقد بیع۔

## ﴿ 2 ﴾ (دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی عَمَّ)

جب کہ بیع قطع میں صرف ایک عقد ہوتا ہے بیع اور اجارہ الگ الگ اصطلاحات ہیں اور ہر ایک کے احکام بھی مختلف ہیں۔

● بیع قطع میں قیمت تو ادھار ہوتی ہے مگر ملکیت فوراً خریدار کے نام منتقل ہو جاتی ہے۔ لیکن یہاں ملکیت تمام اقساط کی ادائیگی کے ساتھ مشروط ہے یہ عقد بیع کے منافی ہے کیونکہ بیع کا اصل مقصد ہی یہی ہے کہ چیز مکمل طور پر فروخت کننده کی ملکیت سے نکل کر خریدار کی ملکیت میں آجائے۔

### لیز نگ کا مقابلہ :

اسلامی فقہ اکیڈمی جدہ نے اپنے اجلاس جو ۱۵ تا ۱۶ اکتوبر ۱۹۸۸ء کو کویت میں منعقد ہوا اس میں مروجہ لیز نگ کے درج ذیل دو مقابل تجویز کیے تھے۔

مدت ختم ہونے کے بعد متأجر کے پاس تین اختیار ہوں۔

۱۔ گاڑی مالک کے حوالے کر کے عقد اجارہ ختم کر دے۔

۲۔ نئے سرے سے عقد اجارہ کر لے۔

۳۔ گاڑی خرید لے۔

[بحوالہ: بحوث فی الاقتصاد الاسلامي للدكتور على القراء الداعي]

اگرچہ اس پر بھی بعض علماء کے تحفظات ہیں مثلاً مدت اجارہ پوری ہونے پر متأجر تو آزاد ہے مگر موجہ متأجر کی پسند کا پابند ہے لیکن یہ اعتراض کوئی زیادہ وزنی نہیں اس لیے یہ صورت شرعی طور پر جائز ہے۔ بشرطیکہ اس کی عملی تیقین میں کوئی گریب نہ ہو۔

### مروجہ لیز نگ کا دوسرا مقابلہ :

اسلامی فقہ اکیڈمی نے اس کی جگہ دوسرا مقابلہ بیع قطع تجویز کیا ہے لیکن اس شرط کے ساتھ کہ اس میں انتقال ملکیت آخری قطع کی ادائیگی کے ساتھ متعلق نہ ہو بلکہ دوسری خانوں میں ہوں۔ [حوالہ مذکورہ]

### شیرز (حصہ) کی خرید و فروخت:

دو رہاضر کے مالی معاملات میں سے ایک شیرز کی تجارت کا مسئلہ بھی ہے۔ جو فی زمانہ تجارت کی سب سے زیادہ مقبول صورت ہے حتیٰ کے کسی ملک کی اقتصادی ترقی اور تجارتی گہما گہما کا تعین بھی شاک ایکچینج کے اتار چڑھاؤ سے کیا جاتا ہے، گویا سرمایہ کاری کا رخ بتانے میں اس کی حیثیت یہ وہ میسر کی ہے۔

### شیرز کی تاریخ:

چند افراد کا باہم مل کر شرکت کے اصولوں کے مطابق کاروبار کرنا زمانہ قدیم سے راجح ہے۔ عصر حاضر میں اس کو پارٹنر شپ کہا جاتا ہے۔ مشتروں میں صدی عیسوی میں مشارکت سے ملتی جلتی کاروبار کی ایک نئی شکل سامنے آئی جس کو جو ائمہ شاک کہنی کہا جاتا ہے۔ مشترکہ کاروبار کا یہ ایک نیا تصور تھا جس سے پہلے لوگ شناسنیں تھے اس لیے کتب فقہ میں اس کا ذکر بھی نہیں ملتا۔ اس سے پہلے شخصی کاروبار ہوتا تھا یا پچھر شرکت و مشارکت کی بنیاد پر۔ کہا جاتا ہے کہ دنیا کی پہلی شاک ایکچینج ایکٹریٹڈ میم بالینڈ میں ۱۲۱۱ء میں قائم ہوئی۔ برصغیر میں پہلی شاک ایکچینج اٹھارویں صدی کے آخری نصف میں بھی میں قائم ہوئی تھی۔ اس کاروبار میں غیر معمولی وسعت اس وقت پیدا ہوئی جب بیسویں صدی کے آخری نصف میں تجارتی میدان میں اصلاحات کا عمل شروع ہوا اور اس کے نتیجے میں نئی نئی کمپنیاں قائم ہونے لگیں۔ درمیان میں کچھ عرصہ کے لیے اس پر جو دبھی طاری رہا لخصوص ان ممالک میں جہاں صنعتوں کو قومیانے (Nationalized) کا رجحان غالب تھا۔

### شیرز کی حقیقت:

شیرز کے لیے اردو میں حصہ اور عربی میں آشہم کی اصطلاح استعمال ہوتی ہے۔ شیرز کس چیز کی نمائندگی کرتا ہے اس سلسلے میں مالا، کی مختلف آراء ہیں ایک گروہ کے خیال میں حصہ دراصل کہنی میں شیرز بولڈر ز کے متناسب حصہ کی نمائندگی کا نام ہے اس کی توضیح یوں ہے کہ کہنی کا کل منظور شدہ سرمایہ مساوی اجزاء میں عام طور پر دس دس روپے میں تقسیم

کر دیا جاتا ہے ہر جزو کو حصہ کہا جاتا ہے۔ جو لوگ حصہ خریدتے ہیں وہ اس تناسب سے کمپنی کے حصہ دار ہوتے ہیں اگر کوئی شیئر ہولڈر اپنا حصہ فروخت کرنا چاہے تو وہ شاک مارکیٹ میں فروخت بھی کر سکتا ہے۔

دوسرے گروہ کی رائے میں شیئر ز محض کمپنی کو دیے ہوئے قرض کا دستاویزی ثبوت ہیں۔ ان حضرات کا استدلال اس بات سے ہے کہ اگر شیئر ہولڈر دیوالی ہو جائے تو کمپنی میں اس کے متناسب حصے کی ضبطی نہیں ہوتی جس کی نمائندگی یہ شیئر ز کر رہے ہوتے ہیں۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ شیئر ز ہولڈر کمپنی کا حصہ دار نہیں ہوتا بلکہ اس نے کمپنی کو قرض دیا ہوتا ہے۔ لیکن دو وجہ سے یہ استدلال درست نہیں۔

دیوالیہ ہونے کی صورت میں کپنی میں اس کے حصے کی قریبی نہ ہونے کے وجہ یہ نہیں کہ کپنی میں اس کی ملکیت نہیں بلکہ اس کا سبب یہ ہے کہ کپنی کا اصول ہے کہ کوئی شخص حصہ دار بننے کے بعد کپنی کی تحویل سے قبل اپنا حصہ نہیں نکلا سکتا، ہاں! ضرورت کے وقت سٹاک مارکیٹ میں فروخت کر سکتا ہے۔ اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ کپنی میں اس کی ملکیت نہیں تھی۔ جس طرح بعض فقہاء کے نزد یہ دیوالیہ ہونے کی صورت میں مکان قرق نہیں ہوتا۔ اس کا مہ معنی تو نہیں کہ وہ مکان کامال ک بھی نہیں تھا۔

اگر کمپنی تحلیل ہو جائے تو اس کے اثاثوں کی تقسیم سے ہر شیئر زہولڈر کو اس کے حصے کے تناسب سے حصہ ملے گا جس کی مالیت اس کی لگائی ہوئی رقم سے زیادہ بھی ہو سکتی ہے اور کم بھی۔ اگر مالیت نہ ہوتی تو حصہ ملنے کا کیا معنی؟

شرعی حکم

جن حضرات کی رائے میں شیئر کمپنی کو دیئے گئے قرض کی نمائندگی کرتا ہے ان کے نزدیک شیئر زکا کار و بار حرام ہے بعض علماء تو شیئر ز کے لیئے دین کو قمار اور شے بازی بھی قرار دیتے ہیں لیکن گزشتہ طور میں ہم نے شیئر ز کی حقیقت کے متعلق جو تفصیل بیان کی ہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ شیئر ز کی فروخت در حقیقت کمپنی میں شیئر ز ہولدر کے متناسب حصے کی

## ﴿ ۶ ﴾ دو رحابر کے مابین معاملات کا شرعی عکم

فروخت ہے۔ جس کی کمی میشی کے ساتھ خرید و فروخت میں کوئی شبہ نہیں ہے۔ خواہ ڈیویڈ نہ حاصل کرنے کی نیت ہو یا قیمت بڑھنے کی صورت میں آگے فروخت کرنا مقصود ہو۔

یہاں یہ بات بھی لحوڑا خاطر ہے کہ یہ جواز میں پابندیوں کے ساتھ مشروط ہے۔

۱۔ جس کمپنی کے شیئر زخریدے جارہے ہیں اس کا کاروبار حلال ہو سو دیں ملوث نہ ہو۔

۲۔ کمپنی کے اثاثہ جات صرف نقد اور قرضوں کی شکل میں ہی نہ ہوں بلکہ جامد اور مال کی شکل میں بھی ہو۔

۳۔ فروخت اپنی سادہ شکل میں ہو کہ خریدار قم دے اور فروخت کنندہ حصہ اس کے نام منتقل کر دے اگر حصہ کے کاروبار کی کسی قسم کا شرعی اصول سے نکراؤ ہو تو وہ صورت بلاشبہ ناجائز ہوئی۔

سعودی عرب کے سابق مفتی اعظم شیخ عبدالعزیز بن باز بَشَّارَهُ کی سربراہی میں قائم مستقل فتویٰ کمیٹی نے بھی بعض شرطوں کے ساتھ اس کو جائز قرار دیا ہے۔ چنانچہ ”فتاویٰ اللجنة الدائمة“ میں ہے:

((اذا كانت الاسهم لا تمثل نقوداً تمثيلاً كلياً او غالباً، وانما تمثل ارضاً او سيارات او عمارات ونحو ذلك، وهي معلومة للبائع والمشتري، حاز بيعها وشراؤها بشمن حال او مؤجل على دفعه او دفعات لعموم أدلة حواز البيع والشراء)) [فتاویٰ اللجنة الدائمة - ج ۱۳، ص ۳۲۱]

”جب شیئر زکیتیا یا غالب طور پر نقدی کی نمائندگی نہ کر رہے ہوں بلکہ زمین یا گاڑیوں یا عمارت اور اس طرح کی دوسری چیزوں کی نمائندگی کر رہے ہوں اور بالعکس اور مشتری کو معلوم بھی ہو تو خرید و فروخت کے عمومی دلائل کی بنا پر نقد یا ادھار قیمت پر ان کی خرید و فروخت جائز ہے۔ ادھار کی صورت میں خواہ قیمت ایک ہی نقطہ میں ادا کی جانی ہو یا متعدد اقسام میں۔

شیرز کی خرید و فروخت کی بعض ناجائز صورتیں:

ذیل میں حصہ کی خرید و فروخت کی ہم دو ایسی صورتیں بیان کرتے ہیں جن پر شاک ایک چیخ میں بکثرت عمل ہو رہا ہے مگر وہ شرعی اصول کی خلافت کی وجہ سے ناجائز ہیں۔

فیوچر سیل:

ایک شخص دوسرے سے یہ معاہدہ کرتا ہے کہ وہ اتنی مقدار یا تعداد میں فلاں چیز مستقبل کی فلاں تاریخ کو اس قیمت پر جو اس وقت واجب الادا ہوگی اس کو ادا کرے گا یا اس وقت اس کی قیمت کی خرید و فروخت میں جو فرق ہو گا وہ ایڈ جسٹ کرے گا یہ صورت ناجائز ہے۔ ایک تو اس لیے کہ اس میں حصہ اور قیمت دونوں ادھار ہیں فروخت کنندہ نے حصہ بعد میں دینے ہیں اور خریدار نے قیمت بعد میں ادا کرنی ہے۔

دوسرا اس لیے کہ اس میں چیز کو قبضہ میں لینے سے پہلے فروخت کر دیا جاتا ہے جو کہ شرعاً منع ہے۔ بعض حضرات اسے بیع سلم سے قیاس کرتے ہیں جو درست نہیں اس کی تین وجہوں ہیں:

﴿ ۱ ﴾ شیرز میں بیع سلم نہیں ہو سکتی کیونکہ متعین باغ یا کھیت کی پیداوار میں سلم جائز نہیں جبکہ شیرز میں کمپنی کا نام ذکر کرنا ضروری ہوتا ہے اس سے اس کی حیثیت متعین چیز میں بیع سلم کی ہو جاتی ہے جو ناجائز ہے۔

﴿ ۲ ﴾ بیع سلم میں چیز کی کمل قیمت پہلے ادا کرنا ضروری ہے جو یہاں نہیں۔

﴿ ۳ ﴾ بیع سلم میں چیز قبضہ سے قبل فروخت کرنی منع ہے۔ لیکن فیوچر سیل میں حوالگی کی تاریخ سے قبل کئی سو دے ہو چکے ہوتے ہیں۔

پیشگی فروخت میں اگر صرف فرق برابر کرنا مقصود ہو تو یہ سہ بازی ہوگی جو حرام ہے۔

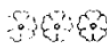
بدلہ (Carey Over):

دو ایک دوسرے کے ساتھ مربوط سودے جو یہ ک وقت ہوتے ہیں ایک فریق اپنی موجودہ حیثیت (Position) یعنی وہ خریدے ہوئے حصہ جو ابھی فروخت نہیں کیے گئے

### دو رہاضر کے مال معااملات کا شرعی قسم

67

حالیہ ادائیگی سے الگی ادائیگی میں منتقل کر رہا ہوتا ہے اور اس کے لیے وہ کچھ اضافی رقم ادا کرتا ہے۔ اسے عام زبان میں بدلہ کہا جاتا ہے۔ جس کا معنی ہے ادائیگی کا دن بدل جانا۔ اسے سادہ الفاظ میں اس طرح بیان کیا جاسکتا ہے کہ ایک آدمی نے حصہ تو خرید لیے لیکن اس کے پاس ادائیگی کے لیے رقم نہیں وہ یہ چاہتا ہے کہ میری یہ حیثیت آئندہ ادائیگی میں منتقل ہو جائے دوسرا آدمی اس شرط پر وہ حصہ خرید لیتا ہے کہ اس نے الگی ادائیگی میں اضافی رقم لے کر واپس کرنے ہوتے ہیں۔ یہ جائز نہیں کیونکہ یہ سودا واپسی مع اضافہ کے ساتھ مشرود ہے جو جائز نہیں۔



## کاروباری دستاویزات

یہ امر واقع ہے کہ نقد یا کرنی خواہ کتنی ہی مضبوط قوت خرید کی حامل کیوں نہ ہو، تجارتی ضروریات کے مقابلہ میں ناکافی ہوتی ہے۔ چنانچہ تجارتی حقوقوں نے اس کی کوپورا کرنے کے لیے ایسی دستاویزات متعارف کر دیں ہیں جو کاروباری طبقہ میں نقد کی طرح ہی معتبر سمجھی جاتی ہیں۔ ان کو بینکاری کی اصطلاح میں ”آلات اعتبار“، انگریزی میں Instruments of credit اور عربی میں ”الاوراق التجارية“ کہا جاتا ہے۔ یہ دستاویزات یا آلات اگر چاہ تجارتی سرگرمیوں کے علاوہ بھی استعمال ہوتی ہیں لیکن اصل میں ان کا اجراء کاروباری حضرات نے اپنی سہولت کی خاطر کیا تھا اس لیے ان کو ”الاوراق التجارية“، (کرشل پیپرز) کا نام دیا جاتا ہے۔

کاروباری دستاویزات سے مراد:

جیسا کہ اوپر بیان ہوا کہ ان دستاویزات کے لیے آلات اعتبار کی اصطلاح وضع ہے ماہرین آلہ اعتبار کی تعریف یوں کرتے ہیں:

ایسی دستاویزات جو کاروباری لین دین میں زرکائم البدل ہوں اور مستقبل کی ادائیگی کے لیے استعمال ہوتی ہوں آلات اعتبار کہلاتی ہیں۔ جیسے چیک، ہنڈی اور تحریری وعدہ وغیرہ۔ [اصول بنکاری: ص ۱۳۲۸ از قضی احتشام]

عربی میں ان کی تعریف اس طرح کی جاتی ہے:

((الاوراق التجارية صکوک ثابتة للتداول تمثل حقا نقديا و تستحق الدفع بمجرد الاطلاع او بعد اجل قصير ويجرى العرف على قبولها كاداة للوفاء)) (البنوك الاسلامية بين النظرية والتطبيق: ص ۱۳۴ اللدكتور محمد بن عبد الله الطيار)

### دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی عالم

”کرشل پیپرز سے باہمی لین دین کی وہ دستاویزی ثبوت مراد ہیں جو نقدی حق کی نمائندگی کرتے ہیں اور نوٹس موصول ہوتے ہیں یا مختصر مدت بعد واجب الادا ہوتے ہیں عرف ان کو ایک آلہ ادا نگل کے طور پر قبول کرتا ہے۔“

چونکہ ان دستاویزات کے حقوق کسی دوسرے شخص کو بھی منتقل کیے جاسکتے ہیں اس لیے ان کو (Negotiable instruments) یعنی تحویل پذیر دستاویزات یا تحویل پذیر آلات اعتبار کہا جاتا ہے۔

ان کی تین بڑی قسمیں ہیں:

- ۱۔ ہندی عربی میں ”الكمبالية“، انگلش میں (Bill of exchange)۔
- ۲۔ پر و مزدی نوٹ عربی میں ”السند الاذنی“۔
- ۳۔ چیک۔

اوراق تجارتی کی تاریخ ابتداء:

ان کی شروعات کے بارہ میں یقین سے کچھ کہنا مشکل ہے کیونکہ اس میں کافی اختلاف ہے۔ بعض محققین کی رائے میں ان کے موجوداً میں یونان ہیں۔ بعض ان کا تعلق حمورابی کے دور سے جوڑتے ہیں بعض کے نزدیک یہ اہل چین جبکہ بعض دوسرے حضرات کے خیال میں اہل فارس کی ایجاد ہے۔ لیکن یہ سب آراء دلائل کی تائید سے محروم ہیں اس لیے حقیقت یہی ہے کہ ان کا ابتدائی دور متعین کرنا مشکل ہے تاہم اس اختلاف کے باوجود اکثر محققین کی رائے میں ایک بات یقینی ہے کہ ان کا استعمال بارہویں صدی عیسوی میں عام ہو گیا تھا۔ کیونکہ اس صدی کے آغاز میں نقدی کی نقل و حرکت کو محفوظ بنانے کے لیے ہندی ایک ذریعہ کے طور پر استعمال ہونا شروع ہو گئی اور کچھ عرصہ بعد ادا نگل کے لیے اور ایک ہی شہر کے اندر بھی استعمال ہونا شروع ہو گئی۔ پر و مزدی نوٹ کا سترہویں صدی عیسوی میں ہوا۔ اسی صدی کے آخر ۱۲۹۳ء میں انگلینڈ بینک کے قیام کے بعد چیک کا استعمال شروع ہوا۔ احکام الاوراق انتجارتی فنی فقه الاسلامی ہص: ۲۲، ۲۳ الدکتور سعد بن الترکی

کار و باری دستاویزات اور کاغذی کرنی میں فرق:

اگرچہ تجارتی حلقوں میں یہ دستاویزات کرنی کی طرح ہی معتبر سمجھی جاتی ہیں یہاں تک کہ بعض نے ان کو مجازی طور پر کرنی بھی کہا ہے لیکن ان دونوں میں کمی اعتبار سے فرق ہے۔ مثلاً:

❖ قرض کی ادائیگی میں پیپر کرنی کو قبول کرنا ضروری ہوتا ہے صاحب حق انکار نہیں کر سکتا جب کہ کرشل پیپر ز میں یہ پابندی نہیں ہوتی اگر وہ انکار کر دے تو اس پر جر نہیں کیا جاسکتا۔

❖ اگر صاحب حق ہنڈی میں درج رقم میعاد سے قبل وصول کرنا چاہے تو کٹوئی ہوتی ہے کرنی میں نہیں ہوتا۔

❖ کرشل پیپر ز میں مدت معین ہوتی ہے جب کہ کرنی غیر معینہ عرصہ کے لیے ہوتی ہے بشرطیکہ حکومت راجح کرنی ختم کر کے نئی جاری نہ کر دے۔

❖ کاغذی کرنی حکومت یا اس کی زیر نگرانی کوئی ادارہ ہی جاری کر سکتا ہے مگر کار و باری دستاویزات مختلف افراد اور ادارے بھی جاری کرتے ہیں۔

❖ کار و باری دستاویزات کے حقوق دوسرے کے نام منتقل کرتے وقت تظہیر (پشت پر دستخط) کی ضرورت ہوتی ہے کرنی اس کی محتاج نہیں ہوتی۔ ملاحظہ ہو: ابحاث ہیئتہ کبار العلماء بالمملکة العربية السعو دیہ: ۵/۳۲۵۔ احکام اور اقتصادیہ فی الفقه الاسلامی ص: ۴۰۔ ۵۹۔ لدکتور سعد بن الترکی۔

کرشل اور فناشل پیپر ز کا باہمی فرق:

فناشل پیپر ز کو عربی میں "الوراق المالية" کہتے ہیں ان سے مراد کمپنیوں کے شیئرز اور بانڈز (کمپنی حصول قرض کے لئے جاری کرتی ہے) ہیں چنانچہ ڈاکٹر رفیق یونس مصری لکھتے ہیں:

## دُورِ حاضر کے مان معاہدات کا شرعی عالم

71

((الاوراق المالية هي الاسهم والسنادات)) [المصارف الإسلامية]

ص: ٤٨]

”اوراق مالیہ (فانشل پیپرز) سے مراد شیئر ز اور بانڈز ہیں۔“

ڈاکٹر احمد بن الحنبل کہتے ہیں اوراق مالیہ کی دو قسمیں ہیں:

(۱) شیئر ز (۲) بانڈز

مزید لکھتے ہیں:

”کمرشل پیپرز فانشل پیپرز سے مختلف ہیں اور دونوں کے حاملین کے حقوق بھی الگ الگ ہیں کمرشل پیپرز کا مقصد مالی حقوق کی حفاظت اور دیون (Debt) ادا کرنا ہے جب کہ فانشل پیپرز کا مقصد منافع کا حصول اور کمپنی میں دوسرے حقوق حاصل کرنا ہے۔“

[الاسهم والسنادات واحکامها فی الفقه الاسلامی: ص ۳۲، ۳۳]

ان دونوں کے باہمی فرق کو یوں بیان کیا جاسکتا ہے:

• کمرشل پیپرز عام طور پر دیون کی نمائندگی کرتے ہیں جو نوٹس موصول ہونے پر یا مختصر مدت بعد واجب الادا ہوتے ہیں۔ جب کہ فانشل پیپرز سرمایہ کاری قرض کی رسید ہوتے ہیں۔

• فانشل پیپرز کے حاملین کمپنی کے منافع میں حصہ دار ہوتے ہیں جب کہ کمرشل پیپرز میں کوئی اضافی فائدہ نہیں ہوتا۔

• کمرشل پیپرز ہر وہ شخص جاری کر سکتا ہے جو ان کے اجراء کا اہل ہو لیکن فانشل پیپرز صرف مالیاتی ادارے اور کمپنیاں ہی جاری کرتی ہیں۔ اس کے علاوہ بھی کئی لحاظ سے فرق ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہوں: احکام الاوراق التجاریہ فی الفقه الاسلامی ص: ۶۱، ۶۲ سعد بن الترکی۔

کمرشل پیپرز کی مختلف قسمیں اور ان میں باہمی فرق:

پہلے بیان ہو چکا ہے کہ کمرشل پیپرز کی تین بڑی قسمیں ہندی، پرمزی نوٹ اور

## دو بر حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

چیک ہیں۔ اب یہاں ہر ایک کام مفہوم اور ان کا باہمی فرق واضح کیا جاتا ہے۔

ہندی:

ایک ایسی دستاویز ہے جس میں فروخت کرنے والا یا قرض خواہ خریدار یا مقروض کو حکم دیتا ہے کہ وہ ایک مخصوص رقم معینہ عرصہ بعد اسے یا جس کو وہ کہے ادا کر دے۔

[اصول بنکاری، ص: ۲۲۵، ۲۲۶ از قاضی احتشام]

اس کی توضیح یوں ہے کہ ”الف“ ”ب“ کو مثلاً ایک لاکھ کا سامان بیچتا ہے۔ ”ب“ نقد ادائیگی کرنے کی بجائے ایک مبینہ کی مہلت مانگتا ہے اب ”الف“ مال روانہ کرنے کے ساتھ تحریر شدہ ہندی بھی ارسال کرے گا۔ ”ب“ ہندی پر قبول ہے کہ الفاظ لکھ کر اور اپنے دستخط کر کے واپس ”الف“ کو بھیج دے گا۔ قبولیت اور دستخط کے بغیر ہندی کی کوئی قانونی حیثیت نہیں ہوتی۔ طے شدہ میعادگزرنے پر ”الف“ ”ب“ کو ہندی پیش کر کے اپنی رقم وصول کرے گا۔ عام طور پر فروخت کنندہ یہ کام خود کرنے کی بجائے بینک کی خدمات حاصل کرتا ہے۔ چنانچہ وہ ہندی بینک میں جمع کرواتا ہے بینک اس کی میعادتم ہونے سے کچھ دن پہلے خریدار کو نوٹس بھیجتا ہے۔ پھر طے شدہ مدت پوری ہونے پر رقم وصول کر کے فروخت کنندہ کے کھاتے میں جمع کر دیتا ہے۔ بینک اس خدمت کا معاوضہ لیتا ہے۔ اگر فروخت کنندہ کو رقم کی فوری ضرورت ہو تو وہ اس کی پشت پر دستخط کر کے اس کے حقوق بینک یا کسی تیسرے شخص کے نام بھی منتقل کر کے اس سے رقم وصول پاسکتا ہے بینک یا وہ شخص اس پر تحریر شدہ رقم میں ایک خاص شرح کے مطابق بالعلوم مروجہ شرح سود کے مساوی کٹوتی بھی کرتا ہے۔ میعاد پوری ہونے پر بینک یا تیسرا شخص وہ رقم ہندی جاری کرنے والے سے وصول پالیتا ہے۔ اس کٹوتی کو بندہ لگانا کہا جاتا ہے (عربی میں ”Хصم الکمپیالۃ“، انگریزی میں (Endorsment) پشت پر دستخط کرنے کو ظہیر (Discount bil of Exchange) کہتے ہیں۔

### پرو مزرنی نوٹ:

جس میں مقرض اپنے قرض خواہ یا خریدار اپنے فروخت کار کو ایک مقررہ رقم عند الطلب یا ایک خاص عرصے بعد ادا کرنے کا وعدہ کرتا ہے۔ [اصول بنکاری: ص ۲۳۱] ہندی میں تین فریق ہوتے ہیں:

۱۔ مرتب کننہ (الصاحب: Drawer):

اس سے مراد وہ شخص ہے جو ہندی لکھتا ہے اور اس نے دوسرے شخص سے قرض لینا ہوتا ہے۔

۲۔ مرتب الیہ (المسحوب عليه: Drawee):

اس سے مراد وہ شخص ہے جو مقرض ہوتا ہے اس کے نام ہندی تحریر کی جاتی ہے اور وہ ہندی پر دستخط کر کے اس کو قبول کرتا ہے۔

۳۔ وصول کننہ (المستفید: Payee):

یعنی وہ شخص ہندی کی رقم وصول پاتا ہے یہ مرتب کننہ خود بھی ہو سکتا ہے یا وہ شخص جس کے پاس ہندی موجود ہو۔ [اصول بنکاری: ص ۲۲۵-۲۲۶]

پرو مزرنی نوٹ میں صرف دو فریق ہوتے ہیں:

۱۔ مرتب کننہ: یہ وہ شخص ہوتا ہے جس نے قرض لیا یا ادھار مال خرید کھا ہو۔

۲۔ وصول کننہ: وہ شخص جس نے تحریری وعدہ کی رقم وصول کرنی ہو اور یہ عموماً قرض خواہ ہوتا ہے۔ [اصول بنکاری: ص ۲۳۱]

چیک:

یہ کھاتہ دار کی طرف سے بینک کے نام ایک غیر مشروط حکم نامہ ہے جس میں وہ بینک کو ہدایت دیتا ہے کہ وہ چیک پر درج شدہ رقم اس یا کسی مخصوص شخص یا حامل چیک کو ادا کرے دوسرے لفظوں میں چیک ایک ایسی دستاویز ہے جو بینک سے رقم نکلوانے کے لیے استعمال ہوتی ہے۔ [اصول بنکاری: ص ۱۹۵]

## دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

74

اس میں مرتب کنندہ (الساحب) کھاتہ دار ہوتا ہے اور مرتب ایہ (المسحوب علیہ) وہ بینک جس کے نام چیک جاری کیا جاتا ہے جب کہ وصول کنندہ (الستقید) وہ شخص ہوتا ہے جو بینک سے رقم وصول پاتا ہے وہ چیک جاری کرنے والا خود بھی ہو سکتا ہے اور کوئی دوسرا بھی۔ علاوہ ازیں چیک جاری کرتے وقت اس بات کا خاص خیال رکھا جاتا ہے کہ اس پر زیادہ سے زیادہ اتنی ہی رقم درج کی جانے جتنی کھاتے میں موجود ہو۔ اس سے تینوں کا باہمی فرق بھی واضح ہو گیا ہے۔ تفصیل کا یہاں موقع نہیں۔

**شرعی حکم:**

ان دستاویزات کے متعلق تین امور خاص طور پر تنتیع طلب ہیں۔

- ۱۔ باہمی لین دین کے وقت ان کو لکھنے کا حکم۔
- ۲۔ بینک کے ذریعے ان کی وصولی اور اس پر بینک کے معادضے کی شرعی حیثیت۔
- ۳۔ معیاد پوری ہونے سے قبل ہندی پر بند لگانے کا حکم۔

ذیل میں بالترتیب ان کے جوابات ملاحظہ فرمائیں:

- ۱۔ لین دین کے وقت ان کی تحریر میں شرعاً کوئی امر مانع نہیں بلکہ بعض حالات میں تحریر شریعت کا تقاضا ہے جیسا کہ پر و مزدی نوٹ کا معاملہ ہے۔ یہ اصل میں دین (Debt) کی دستاویز ہے جس کو لکھنے کا حکم قرآن نے دیا ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا دَإِنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلٍ مُسَمًّى فَأَكْتُبُوهُ﴾

[البقرة: ۲۸۲]

”اے ایمان والو! جب تم آپس میں ایک مقررہ وقت تک ادھار کے ساتھ معاملہ کرو تو اسے لکھ لیا کرو۔“

ڈاکٹر علامہ عمر بن عبدالعزیز المزرك رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((فَإِنَّهُ لَا مَحْذُورٌ شرعاً فِي تحريرِ هذِهِ الْأُوراقِ لَأَنَّهَا إِمَامٌ وَثِيقَةٌ بِدِينِ كَمَا فِي السِّنَدِ الْأَذْنِيِّ وَتُحرِيرُهَا مَطْلُوبٌ شرعاً لِلِّإِسْتِيَاقِ قَالَ

تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَبَيَّنَ لَكُمْ إِلَى أَجْلٍ مُّسَمٍ فَأَكْتُبُوهُ﴾ [البقرة: ٢٨٢] [أو ما حواله كما في الكمبالية، وأما حواله و وكالة كمامي الشيك، فالامر فيه موعظ والمصرف مدين والشخص الثالث اما محال على مدين او موكل في الاستيفاء لحقه وهذا مشروع في الجملة])

”ان دستاویزات کی تحریر میں شرعاً کوئی مضاائقہ نہیں کیونکہ یہ یا تو قرض کی دستاویزات یا اس کے پروگرام کی نوٹ ہے اطمینان کے لیے شرعاً اس کی تحریر کا مطالبہ ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿اَنَّ اِيمَانَ وَالْوَاجِبَ تِمَّ آپُس میں ایک مقررہ وقت تک ادھار کے ساتھ معاملہ کرو تو اسے لکھ لیا کرو۔﴾ یا حالہ بَعْدَ ہے جیسا کہ ہندی ہے۔ یا حوالہ اور وکالہ ہے جیسا کہ چیک ہے اس میں حکم دینے والا ذیپاٹر ہوتا ہے اور پینک کی حیثیت مقرض کی ہے۔ اور تیرے شخص کی حیثیت یا تو مال یا حق کی وصولی کے لے دیکل کی ہے اور یہ سب جائز ہیں۔“

البته جن صورتوں میں دونوں طرف سے نقد ہونا شرط ہے جیسے بیع صرف یعنی روپے کا ڈالر وغیرہ سے تبادلہ پا ایک طرف سے مجلس عقد میں مکمل ادائیگی ضروری ہو

بہنچہ ”حوالہ شریعت کی ایک معروف اصطلاح ہے جس کا معنی ہے ”نقل دین من ذمة الی ذمة“ ”قرض کی ذمہ داری ایک شخص سے دوسرے کی طرف منتقل کرنا۔“ [فتح الباری: ۴/ ۵۸۵]

”یعنی مقرض خود قرض ادا کرنے کی بجائے قرض خواہ کو کسی دوسرے کے پر درکردے کہ اس سے وصول کر لینا  
اکثر کے نزدیک حوالہ صحیح ہونے کے لیے یہ ضروری ہے کہ جس کے حوالے کیا جا رہا ہو وہ اس پر رضا  
مند ہو۔“ [فتح الباری: ۵۸۵/۴]

”ای طرح حوالہ میں یہ بھی ضروری ہے کہ جس کے حوالے کیا جا رہا ہے اس کے ذمہ حوالہ کرنے والا کا اتنا قرض ضرور ہو جتنا اس کے ذمہ اس شخص کا ہے جس کو یہ حوالے کر رہا ہے۔ واضح رہے ہے ہندی صرف ایک صورت میں حوالہ بنتی ہے وہ ہے جب ہندی کے وصول کنندہ نے مرتب کنندہ کو قرض دے رکھا ہو اور مرتب کنندہ اسے مرتب الیک کے حوالے کرے کہ آپ اس سے وصول پالیں۔“



بیجے بیع سلم <sup>بیع</sup> ہے۔ وہاں ہندی کا استعمال درست نہیں۔

بینک کی وساطت سے وصولی کا حکم:

ان کی وصولی میں بینک کی خدمات حاصل کرنے اور اس کے بد لے بینک کو کمیش دینے میں شرعاً کوئی حرج نہیں۔ کیونکہ اس صورت میں بینک وصول کنندہ کا وکیل ہوتا ہے۔  
چنانچہ علامہ ڈاکٹر عمر بن عبدالعزیز المترک رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((هذه العملية ظاهر فيها الجواز شرعاً لأن العمولة التي يأخذها

المصرف هي اجرة أو جعلاة له على التحصيل وما يتطلبه من جهد  
ويتكلفه من مصاريف انتقال مهضمه وارسال الاخطارات لهم

والاشعارات بسدادهم )) [الربا والمعاملات المصرفية: ص ۳۹۵]

”یہ کارروائی بظاہر شرعی طور پر جائز ہے کیونکہ بینک جو کمیش لیتا ہے وہ وصولی کی خدمات سرانجام دینے کی اجرت یا حق محنت ہے۔ علاوہ ازیں وصولی کی کارروائی اور ادائیگی کے نوٹس وغیرہ بھیجنے پر اخراجات بھی آتے ہیں۔“

لہذا بینک کو اپنی خدمت کی اجرت اور اخراجات وصول کرنے کا حق ہے۔

ڈاکٹر علی احمد السالوی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((والبنك يتعامل في هذه الأوراق من حيث الحفظ والتحصيل

لحساب المستفيد كوكيل عنه الوكالة هنا باجر، العمولة التي

يأخذ البنك يقابلها منفعة مشروعية أو خدمة تؤدي هذا من الاعمال

المصرفية الجائزة شرعاً وما يُؤخذ في نظيره وليس من الربا))

[المعاملات المالية المعاصرة: ص: ۱۲۴]

”ان اوراق میں بینک کا کردار یہ ہے کہ وہ ان کی حفاظت کرتا ہے اور وصول کنندہ کے

بیانید بیع سلم کا مفہوم یہ ہے کہ چیز کی قیمت پیشگی ادا کر دی جائے لیکن چیز بعد میں وصول پائی جائے اس میں کامل قیمت پیشگی ادا کرنا لازمی شرط ہے۔“



ویکن کی حیثیت سے وصول کرنے اس کے حاصلے میں بخ کرواتا ہے بینک کی یہ  
وکالت اجرت کے بد لے ہوتی ہے۔ چنانچہ بینک جو کمیشن لیتا ہے وہ ایک جائز  
فائدے اور خدمت کا بدلہ ہے بینکاری امور میں یہ عمل شرعاً جائز ہے۔ اس کے مقابلے  
میں جو کمیشن لیا جاتا ہے وہ سود نہیں۔“

ایک شبہ کا ازالہ:

یہاں ایک اشکال پیدا ہوتا ہے کہ اگر بینک وکیل ہے تو مال بینک کے پاس ضائع ہونے  
کی صورت میں بینک پر کوئی توان نہیں ہوتا چاہے بشرطیکہ اس کی کوتاہی یا غفلت شامل نہ ہو  
لیکن یہاں معاملہ اس کے برعکس ہے کہ بینک ہر صورت میں ضامن ہوتا ہے۔ اس کا جواب  
یہ ہے کہ بینک اجیر مشترک ہے جو متعدد لوگوں کی وکالت کا فرض سر انجام دیتا ہے اور مشترک  
نقضان کی صورت میں ذمہ دار ہوتا ہے۔ شیخ الاسلام مولانا شناء اللہ امرتسری رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

شریعت میں اجیر (کارکن) دو قسم کے ہیں:

- ۱۔ اجیر خاص۔
- ۲۔ اجیر مشترک۔

مثلاً کسی نے ایک دھوپی خاص اپنے لیے نوکر کھا ہوا ہے اور دوسری قسم یہ ہے کہ دھوپی  
بہت سے لوگوں کے کپڑے دھوتا ہے۔ قسم اول سے کوئی نقضان اس کی لاپرواںی یا بدیانتی  
کے بغیر ہو جائے تو اس پر توان نہیں ہوتا قسم دوم پر ہوتا ہے۔ [فتاویٰ شنائیہ: ۲/۶۴]

ہندی بھٹانے کا حکم:

جبیسا کہ اوپر بیان ہوا ہے کہ ہندی بھٹانے تے وقت بینک ایک خاص شرح کے مطابق  
کنوتی بھی کرتا ہے جب کہ کمیشن اور ڈاک اخراجات اس کے علاوہ ہوتے ہیں۔ یہ کوئی  
اصل میں وہ سود ہوتا ہے جو بینک کو اس عرصہ میں اس رقم کے عوض حاصل ہونا ہوتا ہے۔ یہی  
 وجہ ہے کہ بٹھ لگانے کی شرح ہندی کی تاریخ ادا گیل کو سامنے رکھ کر مقرر کی جاتی ہے جوں  
جوں تاریخ ادا گیل قریب آتی جاتی ہے یہ شرح کم ہوتی جاتی ہے۔ جب اس کا سود ہوتا

ثابت ہو گیا تو اس کے حرام ہونے میں بھی کوئی شبہ نہیں رہتا۔  
چنانچہ ڈاکٹر علی احمد السالوں صلی اللہ علیہ وس علیہ لکھتے ہیں:

((واسوأ اعمال البنك هنا اتخاذ الوراق التجارية وسيلة للاقراض الربوي و ذلك عن طريق ما يسمى بالخاص))

[المعاملات المالية المعاصرة ص: ١٢٤]

”یہاں بینک کا بدترین کردار کاروباری و تاویزیات کو سودی قرض کا ذریعہ بنانا ہے اور یہ ڈسکاؤنٹ کی صورت میں ہوتا ہے۔“

ڈاکٹر وہبی زحلی صلی اللہ علیہ وس علیہ لکھتے ہیں:

((و هذه العسليه حرام شرعا لانها قرض الربوي يتضمن فائده ربوية عن المدة المستقبلية و يدخل تحت مفهوم ربا النساء المحرم شرعا لان البنك يدفع الاقل ليقبض في نظيره اكثر منه بعد اجل وهو امر محظور شرعا باتفاق الفقهاء لوجود الربا فيه )) [المعاملات المالية المعاصرة ص: ٢٣٣]

”یہ عمل شرعی طور پر حرام ہے کیونکہ یہ سودی قرض ہے جو مستقبل کے عوض سودی فائدے پر مشتمل ہے یہ ربا النسیئة کے مفہوم میں داخل ہے جو شرعا حرام ہے۔ کیونکہ بینک نے کم رقم دے کر کچھ مدت بعد اس کے عوض زیادہ حاصل کرنی ہے اس میں ربا کی آمیزش ہونے کی وجہ سے فقهاء شرعی طور پر اس کے حرام ہونے پر تتفق ہیں۔“

اسلامی فقہ اکیڈمی نے بھی ایک قرار داد (بمطابق ۱۹۹۲ء) میں اسے حرام قرار دیا ہے۔ [حوالہ مذکورہ]

بعض شہادات کا ازالہ:

بعض حضرات یہ توجیہ کرتے ہیں کہ بینک اصل میں ہندی کے وصول کنندہ کا وکیل ہوتا ہے جس نے ہندی کے مرتب الیہ سے رقم وصول پا کر اس کے سپرد کرنا ہوتی ہے۔

ڈسکاؤنٹ کے بعد بینک جو رقم دے رہا ہے وہ اصل میں بینک کی طرف سے وصول کنندہ کی خدمت میں قرض ہے جو اس نے ہندی کی وصولی پر واپس کرنا ہوتا ہے جب کہ ڈسکاؤنٹ کی رقم بینک کا حق مخت ہے یوں یہ مختلف معاملات بن جاتے ہیں۔

۱۔ ہندی کے وصول کنندہ کا بینک کو اجرت پر وکیل مقرر کرنا۔

۲۔ بینک کا ہندی پر تحریر شدہ رقم کے مساوی قرضہ فرما ہم کرنا اور وصول کنندہ کا بینک کو وصول ہونے والی رقم سے اپنا قرض واپس لینے کا اختیار دینا۔

شرعی طور پر یہ دونوں معاملے جائز ہیں۔ اجرت پر وکیل بنانا بھی اور مژروط اضافہ کے بغیر قرض دینا بھی۔ یوں اس میں کوئی خرابی نہیں رہتی۔

**جواب:**

بظاہر یہ توجیہ بڑی لکش معلوم ہوتی ہے لیکن اگر تھوڑا سا غور کیا جائے تو اس کی کمزوری بالکل عیا ہے۔

● ایک تو اس لیے کہ بینک جو کٹوتی کرتا ہے وہ ادا میگی کی مدت سے وابستہ ہوتی ہے اگر وہ زیادہ ہوگی تو کٹوتی کی شرح بھی زیادہ۔ اور اگر وہ مدت کم ہوگی تو کٹوتی کی شرح بھی کم جیسا کہ اوپر بیان ہوا ہے۔ اگر یہ حق مخت ہے تو دونوں صورتوں میں فرق کیوں؟ جب کہ حق مخت دونوں صورتوں میں برابر ہے کٹوتی کو ادا میگی کی مدت سے وابستہ کرنا اس کے سود ہونے کی بین دلیل ہے۔

● دوسرا اس لیے کہ بینک جو کٹوتی کرتا ہے وہ ادا میگی کی تاریخ آنے سے پہلے ہوتی ہے اس کا مطلب ہے کہ بینک نے ابھی تک کوئی خدمت سرانجام نہیں دی لیکن حق مخت وصول کر لیا ہے حالانکہ حق مخت کام پورا ہونے کے بعد دیا جاتا ہے۔

● تیسرا اس لیے کہ یہ قرض وکالت کے معاوضہ کی صورت میں اضافی فائدہ کا باعث بن رہا ہے اور جس قرض سے فائدہ حاصل ہو وہ سود کے زمرے میں آتا ہے۔

چنانچہ حضرت ابن حبیب رض حضرت عبد اللہ بن مسعود رض اور حضرت عبد اللہ بن

عباس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے:

((انهم نهوا عن قرض جرّ منفعة)) [ارواء الغلیل: ۵/۲۳۴]

”انہوں نے اس قرض سے منع کیا جو فائدے کا باعث بن رہا ہو۔“

دوسری اشہبہ:

دوسری توجیہ یہ کی جاتی ہے کہ حامل دستاویز اصل میں بینک کو وہ دستاویز کم قیمت پر فروخت کرتا ہے یعنی جب ہزار کی ہنڈی کے بدے ۹۵۰ وصول پاتا ہے تو گویا ایک ہزار کو ۹۵۰ کے عوض فروخت کیا اور یہ جائز ہے۔

جواب:

یہ صورت ”بیع الدین علی غیر من هو عليه“ ”اس شخص کے ساتھ ڈین (قرض) کی بیع ہے جس پر دین نہیں ہے“ کہلاتی ہے۔ اگرچہ بعض فقهاء نے اس کو جائز قرار دیا ہے لیکن اس سے ہنڈی کے ڈکاؤنٹ کا جواز ثابت نہیں ہوتا۔ کیونکہ اس میں سود کی دونوں قسمیں رب الفضل اور رب النسیئة پائی جاتی ہیں۔ وہ اس طرح کہ یہاں در حقیقت نقد کی نقد ساتھ بیع ہے جس میں کمی بیشی اور ادھار دونوں سود شمار ہوتے ہیں جب کہ یہاں دونوں چیزیں ہی پائی جا رہی ہوتی ہیں۔ اس لیے یہ جائز نہیں۔

تیسرا اشہبہ:

بعض حضرات کے خیال میں اگر مرتب الیہ بٹا گانے والا بینک خود ہو تو اس کا مطلب ہو گا کہ قرض کی جلد ادائیگی کے بدے اس کا کچھ حصہ چھوڑ اجارہ ہے۔ جیسا کہ سعودی کبار علماء کے بورڈ کی رائے ہے۔ [ابحاث هیئتہ کبار العلماء: ۵/۳۷۸]

اس کو اصطلاح میں ضَعُ وَتَعَجَّلُ ”چھوڑ دا ور جلد وصول کرلو“ کہا جاتا ہے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ اور امام ابوذر رضی اللہ عنہ کے نزدیک بھی یہ جائز ہے۔ [مصنف عبدالرزاق: باب الرجل يضع من حقه و يتَعجل، المغني: ۶/۱۰۹]

حضرت عبد اللہ بن محمد بن عبد الوہاب اور شیخ عبد الرحمن سعدی رحمۃ اللہ علیہ بھی اس کو جائز قرار دیتے ہیں۔ [ابحاث ہیئتہ کبار العلماء: ۳۷۹/۵]

علامہ عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ بھی اسی کے قائل ہیں۔ [الربا والمعاملات المصرفیہ: ص: ۱۳۹۲]

جواب:

لیکن درج ذیل وجوہ کے باعث یہ رائے درست معلوم نہیں ہوتی۔

﴿ ان حضرات کے برکت صاحبہ کرام صلوات اللہ علیہ تابعین نظام اور فقہاء محدثین کی غالب اکثریت ضع و تعجل کو ناجائز بحثتی ہے۔ چنانچہ علامہ ابن قدامہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں : ((کرہہ زید بن ثابت ، وابن عمر ، والمقداد ، سعید بن المسیب ، سالم ، والحسن ، وحماد ، والحكم ، والشافعی ، ومالك ، والثوری ، وہشیم ، وابن علیہ ، واسحاق ، وابو حنیفة ))

[المغنى: ۴/۱۰۹]

”حضرت زید بن ثابت، عبد اللہ بن عمر، مقداد، سعید بن مسیب، سالم، حسن، حماد، حکم، شافعی، مالک، ثوری، ہشیم، ابن علیہ، اسحق، ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ: اس کو بکروہ بحثتے ہیں۔“

ابو صالح رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں:

((بَعْثُ بَرَزَ إِلَى مِنْ أَهْلِ دَارِ نَخْلَةَ إِلَى أَخْلِي لَمْ أَرْدُثُ الْخُرُوجَ إِلَى الْكُوْفَةِ فَعَرَضُوا عَلَيَّ أَنْ أَضْعَعَ عَنْهُمْ بَعْضَ الشَّمْنِ وَيَنْقُذُونِي فَسَأَلْتُ عَنْ ذَلِكَ زَيْدَ بْنَ ثَابَتَ فَقَالَ لَا أَمْرُكَ أَنْ تَأْتَى هَذَا وَلَا تُوَكِّلُهُ))

[موطا: تحریث البیویع، باب ماجاء فی الربا فی الدین]

”میں نے اہل نخلہ کو ادھار پڑا فروخت کیا پھر میرا کو فہ جانے کا راد، بن گیا انہوں نے مجھے یہ پیش کی کہ میں کچھ قیمت کم کر دوں تو وہ باقی قیمت فوری ادا کر دیں گے۔ چنانچہ میں نے اس کے متعلق زید بن ثابت رحمۃ اللہ علیہ سے پوچھا تو انہوں نے فرمایا

## 38 دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

میں آپ کو یہ مشورہ نہیں دیتا کہ آپ اس کو کھائیں یا دوسرے کو کھائیں۔“

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا:

((عَنِ الرَّجُلِ يَكُوْنُ لَهُ الدِّيْنُ عَلَى الرَّجُلِ إِلَى أَجَلٍ فَيَضْعُ عَنْهُ صَاحِبُ الْحَقِّ وَيُعَجِّلُهُ الْأَخْرُفَ كِرَهًا ذَلِكَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرَوْ نَهَى عَنْهُ)) [مؤطرا امام مالک: باب ما جاء في الربا في الدين]

”ایک آدمی نے دوسرے سے ایک عرصہ بعد قرض لینا ہے۔ صاحب حق کچھ چھوڑ دیتا ہے اور دوسرے جلد ادا کر دیتا ہے تو انہوں نے اس کو ناپسند فرمایا اور اس سے منع فرمایا۔“

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

((وَلَا أَعْلَمُ أَحَدًا قَبْلَنَا إِلَّا وَهُوَ يَكْرَهُهُ)) [مصنف عبد الرزاق: باب

الرجل يضع من حقه و يتصل]

”ہم سے پہلے تمام لوگ اس کو کروہ سمجھتے تھے۔“

امام مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

((وَالاَمْرُ الْمُكْرُوْهُ الَّذِي لَا اخْتِلَافٌ فِيهِ عِنْدَنَا اَنْ يَكُونَ لِلرَّجُلِ عَلَى الرَّجُلِ الدِّيْنِ إِلَى اجْلٍ فَيَضْعُ عَنْهُ الطَّالِبُ وَيُعَجِّلُهُ الْمُطَلُّوبُ وَذَلِكَ عِنْدَنَا بِمُتَزَلَّهُ الَّذِي يُؤْخَرُ دِيْنَهُ بِعَدْ مَحْلِهِ عَنْ غَرِيمِهِ وَيُزِيدُهُ الْغَرِيمُ فِي حَقِّهِ قَالَ: فَهَذَا الرِّبَا بِعِينِهِ لَا شَكُّ فِيهِ)) [مؤطرا امام مالک: باب ما جاء في الربا في الدين]

”وہ معاملہ جو کروہ ہے جس میں ہمارے نزدیک کوئی اختلاف نہیں وہ یہ ہے کہ آدمی نے دوسرے سے ادھار لینا ہو تو صاحب حق کچھ چھوڑ دے اور دوسرے جلد ادا کر دے یہ ہمارے نزدیک ایسے ہی یہ ہے کوئی ادا نیکی کی تاریخ آنے کے بعد قرض میں تاخیر کرے اور قرض خواہ اپنے حق میں اضافہ کر دے یہ بلاشبہ مبینہ سود ہے۔“

دوسری وجہ یہ ہے کہ ہندی کی ڈسکاؤنٹ پر ”ضع و تعجل“ کا اصول منطبق نہیں



ہوتا۔ کیونکہ ”ضع و تعجل“ میں جو رقم چھوٹی جاتی ہے اس کا انحصار قرض خواہ پر ہوتا ہے۔ اس کے برخلاف بہنڈی میں ڈسکاؤنٹ کی شرح بینک طے کرتا ہے۔

﴿ ”ضع و تعجل“ میں مدت کا خیال نہیں رکھا جاتا جب کہ ڈسکاؤنٹ کی شرح مدت سامنے رکھ کر طے کی جاتی ہے۔ لہذا اس کو ”ضع و تعجل“ کی بنیاد پر جائز قرار دینا درست نہیں۔



## حقوق کی بیع

حق تالیف، حق ایجاد، رجسٹر تجارتی نام و نشان کی خرید و فروخت اور گیزی کالین دین مالی معاملات کی وہ صورتیں ہیں جن کا قرآن و حدیث میں کوئی تذکرہ نہیں ملتا اور نہ ہی صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم، تابعین نظام اور ائمہ حدیث و فقہاء صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کے متعلق کوئی نص مردوی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ مسائل خیر القرون سے کافی عرصہ بعد سامنے آئے۔ البتہ جن علماء کے دور میں یہ مسائل پیدا ہوئے انہوں نے کھل کر ان کے بارہ میں اپنے خیالات کا اظہار فرمایا۔ ذیل میں ہم ہر ایک کی مختصر تاریخ، مفہوم اور قرآن و حدیث کی اصولی بدایات کی روشنی میں ان کا شرعی حکم بیان کرتے ہیں۔

### حق التالیف:

ہر مؤلف کو اپنی تالیف سے متعلق و قسم کے حقوق حاصل ہوتے ہیں:

(۱) ادبی (۲) مالی

ادبی کا اطلاق اس غیر مالی اختیار پر ہوتا ہے جس سے مؤلف کو درج ذیل وائگی اور ابدی حقوق حاصل ہوتے ہیں۔

• تالیف صرف اسی طرف منسوب ہوگی، کوئی دوسرا اپنا نام استعمال نہیں کر سکتا حتیٰ کہ خود مؤلف کو بھی یہ اختیار نہیں کہ وہ اپنی فکری کاوش دوسرے کے نام سے شائع کرے کیونکہ یہ جھوٹ کے زمرہ میں آتا ہے۔

• یہ فیصلہ کرنا بھی مؤلف کا اختیار ہوگا کہ کتاب کب شائع کرنی ہے؟ اور طباعت کا معیار کیا ہوگا۔

• دوبارہ اشاعت کی صورت میں حک و اضافہ کرنا۔

• اگر کوئی شخص ان ادبی اور مالی حقوق پر ڈاکہ ڈالے تو اس کا دفاع کرنا مؤلف اور اس کے ورثاء کا حق ہے۔

اشاعت کے بعد اگر مؤلف یہ سمجھے کہ یہ مضمون اس کی آراء کے مطابق نہیں یا اس کی شخصیت کو نقصان پہنچا سکتا ہے تو بازار سے کتاب واپس لینے کی مگرانی کرنا۔ ایسی صورت میں ناشر کے نقصان کی تلافی کرنا مؤلف کی ذمہ داری ہوتی ہے۔

مالی حق کا مطلب ہے کہ کتاب کی اشاعت، تقسیم یا دوسرے ذرائع مثلاً سیڈی یا آڈیو کیسٹ کے ذریعے بیان کرنے سے جو فوائد حاصل ہوں گے وہ بھی مؤلف کا حق ہیں۔ با اوقات مؤلف یہ حق فروخت بھی کر دیتا ہے۔ یہی فروخت اس وقت ہمارے زیر بحث ہے کہ آپ ایسا کرنا چاہئے یا نہیں۔

## حق التاليف کی تاریخ:

اول الذکر یعنی ادبی حق توہر دور میں معتبر رہا ہے۔ کسی کی گلگری کاوش کو اپنی طرف منسوب کرنا ہمیشہ معیوب سمجھا جاتا رہا ہے۔ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((وكحيل اللصوص و السراق على أخذامواال الناس وهم انواع  
لاتحصى فعنهم السراق بأيديهم ومنهم السراق بأقلامهم ))

[اعلام الموقعين: ج ٣ ص ١٠٧٦]

”جیلوں کے ذریعے لوگوں کا مال چرانے والوں کی بے شمار قسمیں ہیں۔ بعض ہاتھوں

سے چوری کرتے ہیں بعض قلموں کے ذریعے لوگوں کا مال چراتے ہیں۔“

علماء نے اس موضوع پر مستقل کتابیں بھی لکھی ہیں جن میں امام سیوطی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب "الفارق بین المصنف والسارق" بھی شامل ہے۔ مالی حق کی شروعات پندرہویں صدی عیسوی کے آخر میں یورپ سے ہوتی ہے اور یہی زمانہ پر لیں کی ایجاد کا ہے۔ اس کے حق میں اولین قانون ۱۹۰۹ء۔۱۔ اکو برطانیہ کے لارڈ ہاؤس نے پاس کیا پھر ۱۹۱۰ء۔۲۔ اکو ملکہ برطانیہ کے دستخطوں سے فکری کاوشوں کے تحفظ کا قانون چاری ہوا۔

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

۹۱۷ء اور ۹۳۷ء کو فرانس میں اس کے حق میں قوانین بنائے گئے۔ ۸۹۷ء کو امریکا کی ایک ریاست Massachusetts میں مرکز کی سطح پر اس کے حق میں قانون سازی ہوئی۔ [حقوق الاختراع والتالیف فی الفقه الاسلامی ص: ۲۳۴]

اسلامی ممالک میں اس کے حق میں پہلی مرتبہ قانون سازی ۱۹۱۰ء میں عہد عثمانی میں ہوئی۔ میں الاقوامی سطح پر اس کے متعلق پہلا معاهدہ سویٹزر لینڈ کے دارالحکومت برن میں ۱۸۸۶ء میں ہوا۔ بعد میں مختلف کانفرنسوں میں اصلاحات ہوتی رہیں۔ اب تقریباً ہر ملک میں اس حق کو قانونی طور پر تسلیم کیا جاتا ہے۔

### حق ایجاد:

کسی شخص کوئی چیز ایجاد کرنے کے بعد لے جو حقوق حاصل ہوتے ہیں ان کو حقوق ایجاد کہا جاتا ہے۔ جیسے یہ حق کہا جاتا ہے۔ چیز ایجاد کرنے کی ایجاد کرنے کے بعد اس کو اپنی جانب منسوب کر سکتا ہے اور اس کی نقل تیار کر سکتا ہے۔

اس کے مالی فوائد پر موجود اور پھر معینہ مدت تک اس کے ورثاء کا حق ہوتا ہے۔ ”اس کے حق میں اولین قانون ۱۸۲۷ء کو اٹلی میں بنایا ۱۸۲۳ء میں انگلینڈ ۱۸۱۵ء کو جرمنی کی بعض ریاستوں میں اس کے حق میں قوانین بنائے گئے۔ فرانس اور ایجاد کرنے کی بعض ریاستوں میں اس کے بعد ملا۔ اسلامی ممالک میں اس البتہ پورے جرمنی میں اس کو قانونی ت Hutchinson ۱۸۳۲ء کے شروع ہوتی ہے۔“ [حقوق الاختراع والتالیف فی الفقه الاسلامی]

### تجاری نام اور علامات:

کسی کارخانہ کا وہ مخصوص نام جو اسے الگ شناخت دے اس کا تجارتی نام کہلاتا ہے۔ مصنوعات کی پہچان کے لیے مقرر کردہ مخصوص نشان کو تجارتی علامت (ٹریڈ مارک) کہا جاتا ہے۔ یہ متعلقہ تاجر کا حق شمار ہوتا ہے۔ قانوناً دوسرے کے لیے اس کا استعمال منوع کہا جاتا ہے۔

ہوتا ہے۔ متعلقة تاجر اگر چاہے تو یہ نام فروخت بھی کر سکتا ہے۔ اس کا ابتدائی دور انقلاب فرانس کا نوآں (۹) سال ہے جب پیرس کی اپیٹ کورٹ نے یہ فیصلہ دیا کہ جب کوئی شخص دکان فروخت کرتا ہے تو اس میں مادی ملکیت کے ساتھ ساتھ معنوی ملکیت بھی شامل ہوگی۔

[المعاملات المالية المعاصرة في الفقه الإسلامي للدكتور محمد عثمان شير]

”معنوی“ سے مراد شہرت اور لوگوں کا اعتماد (will Good) ہے۔

### معنوی حقوق کی بیع کا شرعی حکم:

ان حقوق کو حقوق معنوی کہا جاتا ہے یعنی وہ اختیار جن کا تعلق مادی چیز سے نہ ہوان کی بیع و شراء میں اختلاف ہے۔ علماء کا ایک گروہ اس کے جواز کا فتوی دیتا ہے تو دوسرا عدم جواز کو ترجیح دیتا ہے جب کہ بعض کے نزدیک مؤلف کو یہ حق تو پہنچتا ہے کہ وہ اپنی تالیف یا ایجاد سے مالی فائدہ اٹھائے یا شرکت کی بنیاد پر کسی سرمایہ کار کو اپنے ساتھ شامل کرے لیکن ان حقوق کی بیع درست نہیں۔ ان کا استدلال اس بات سے ہے کہ بیع کا مطلب ہے ہر قسم کے ملکیتی حقوق مشری کی طرف منتقل ہو جائیں اس طرح کہ وہ چیز اس کی طرف منسوب ہو جائے شرعا یہ جائز نہیں کہ چیز ملکیت کسی اور کی ہو لیکن اس کی نسبت دوسرے کی طرف ہو کیونکہ یہ جھوٹ اور فراؤ ہے۔ اس استدلال کا جواب یہ دیا گیا ہے یہ تب منع ہے جب خریدار ایجاد یا تالیف کی نسبت اپنی طرف منسوب کرے اگر یہ ہو کہ کتاب لکھی تو فلاں نے ہے مگر یہ ملکیت فلاں کی ہے تو اس میں کوئی جھوٹ اور فراؤ نہیں ہے۔

اس کا دوسرا جواب یہ ہے کہ لوگ ہمیشہ سے اپنی کتب و قف اور بدیہی کرتے رہے ہیں نام مؤلف کا ہی ہوتا تھا۔ متفقہ میں میں سے کسی نے اس کو ناجائز قرار نہیں دیا۔ [حقوق الاختراع

والتالیف فی الفقه الإسلامي]

شیخ بکر بن عبداللہ ابو زید رحمۃ اللہ علیہ نے قائلین اور مانعین کے دلائل بڑی تفصیل سے بیان فرمائے ہیں ذیل میں ہم ان کے حوالے سے فریقین کے بعض دلائل منتقل کرتے ہیں۔

## ﴿ ۳ ﴾ ﴿ ۳ ﴾ دو رحاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

قالمین کے دلائل:

● یہ ان حقوق کی طرح ہیں جو انسان کو اپنے بدن، ہواس اور جذبات سے متعلق تکوینی اور جلی تصرفات کے بارہ میں حاصل ہیں۔

● حضرت عبداللہ بن عباس رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

((إِنَّ أَحَقَّ مَا أَنْحَدْتُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِكْتَابُ اللَّهِ)) [صحیح بخاری: باب الشرط فی الرُّقْيَةِ بِقَطْبِيْعٍ مِّنَ الْغَنَمِ]

”سب سے زیادہ حق دار جس پر تم اجرت لواں اللہ کی کتاب ہے۔“

جب قرآن کا معاوضہ لینا جائز ہے تو دوسری کتب کا بالا ولی جائز ہوگا۔

● نبی ﷺ نے قرآن کی تعلیم کو حق مہر مقرر کر کے ایک صحابی کا نکاح پڑھایا۔ جب قرآن کی تعلیم مہر بن سکتی ہے تو اس کی نشر و اشاعت کا معاوضہ کیوں نہیں لیا جا سکتا؟

● رافع بن خدن رض سے روایت ہے کہ نبی ﷺ سے پوچھا گیا۔

((أَيُّ الْكَسْبِ أَطْيَبُ قَالَ عَمَلُ الرَّجُلِ بِيَدِهِ وَكُلُّ بَيْعٍ مَبْرُورٌ))

[مسند احمد: ۱۷۷۲۸]

”کون سی کمائی بہتر ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا انسان کا اپنے ہاتھ سے کمائنا اور ہر مبرور بیع۔“

● علمائے سلف سے بھی کتب کا معاوضہ لینا ثابت ہے۔ ابوالعیم اصفہانی رحمۃ اللہ علیہ نے چار (۳۰۰) سو دینار لے کر اپنی کتاب الحکیۃ پیچی۔ یہ چار سو دینار ورق اور لکھنے کی قیمت تو نہیں ہو سکتے۔ اسی طرح جب مختلف علاقوں کے حکمرانوں نے اپنے علماء کے ذریعے علماء ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ سے ان کی کتاب کے نسخ منگوائے تو انہوں نے تین سو (۳۰۰) دینار وصول کر کے دیے۔

● کتاب مصنف کی ملکیت ہوتی ہے لہذا اس کو ہر قسم کا اختیار ہے ہبہ کرے یا وقف کرے یا فروخت۔



✿ حق تالیف حقوق مقررہ میں سے ہے نہ کہ حقوق مجردہ سے۔ کیونکہ حق مجردہ ہوتا ہے جس کو شارع نے دفع ضرر کے لئے مشروع قرار دیا ہو جیسے حق شفعہ۔

✿ حق مقررہ ہوتا ہے شروع ہی سے حق دار کے لیے ثابت ہواں قسم کے حق کا معاوضہ لیا جاسکتا ہے۔ حق تالیف اسی قبیل سے ہے۔

مانعین کے دلائل:

جو حضرات ان حقوق کی خرید و فروخت کے مخالف ہیں ان کے دلائل حسب ذیل ہیں:

✿ علم عبادت ہے، صنعت و تجارت نہیں اور عبادت کا معاوضہ درست نہیں۔

✿ اس سے کتمان علم لازم آتا ہے جو حرام ہے

✿ یہ حق مجرد ہے اور حق مجرد کا معاوضہ صحیح نہیں۔ [فقہ النوازل: ج ۲ ص ۱۷۱، ۱۸۳]

راجح رائے:

اگر فریقین کے دلائل کا تجزیہ کیا جائے تو میں وجہ کے باعث ان لوگوں کی رائے صاحب معلوم ہوتی ہے جو اس کے حق میں ہیں:

۱۔ مانعین نے اپنی تائید میں جو دلائل ذکر کئے ہیں وہ اس ثبوت کے لیے کافی و شافی نہیں ہیں مصنف اگر کتاب پر حقوق الطبع محفوظ ہیں لکھ دیتا ہے تو اس کا یہ مطلب قطعاً نہیں ہوتا کہ وہ علم پچھانا چاہتا ہے اس کا مقصد تو صرف ناشر کو اس بات کا پابند بنانا ہوتا ہے کہ وہ تہبا ہی اس سے فائدہ نہ اٹھائے بلکہ مؤلف کا بھی خیال رکھے۔ مانعین کا یہ کہنا بھی درست نہیں کہ یہ طاعت ہے نہ کہ تجارت اس لے اس کا معاوضہ نہیں لیا جاسکتا۔ کیونکہ طاعات کی اجرت کا ثبوت حدیث سے بھی ثابت ہے اور فقهاء سے بھی۔ اس کو حق شفعہ پر بھی قیاس نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ حق شفعہ کا مقصد دوسرے کو ضرر سے محفوظ رکھنا ہے جب کوئی یہ حق فروخت کرتا ہے تو اس کا مطلب ہوتا ہے کہ دوسرے کو بچنے سے اس کا کوئی نقصان نہیں۔ لہذا اس کا معاوضہ لینا جائز نہیں۔ جب کہ زیر بحث حق دفع ضرر کے لینے نہیں بلکہ فکری و عملی مخت کا عوض ہے۔

۲۔ جمہور فقہاء کے نزدیک مال کا اطلاق ہر اس چیز پر ہوتا ہے جس سے عام حالات میں فائدہ اٹھایا جائے، اس حق کے قابل انتفاع ہونے میں کوئی شبہ نہیں۔

۳۔ ٹریڈ مارک اور تجارتی نام رجسٹر کروانے میں محنت کے علاوہ اچھا خاص سرماہی بھی خرچ کیا جاتا ہے اس لے ان کو فروخت کرنا جائز ہے۔ اسلامی فقہ اکیڈمی نے اپنے پانچویں اجلاس جودس سے پندرہ دسمبر ۱۹۸۸ء کو کویت میں منعقد ہوانے بھی اس کے حق میں رائے دی ہے۔ اجلاس کی قرارداد کے الفاظ یوں ہیں:

اوّلًا:- الاسم التجارى والعنوان التجارى والعلامة التجارية والتأليف والاختراع والابتكار: هي حقوق خاصة لاصحابها وأصبح لها في العرف المعاصر قيمة مالية معتبرة لتمويل الناس لها وهذه الحقوق يعتد بها شرعاً فلا يجوز الاعتداء عليها۔

ثانياً:- يجوز التصرف في الاسم التجارى أو العنوان التجارى أو العلامة التجارية و نقل اي منها بعوض مالى اذا انتفى الغرر والتدليس والغش باعتبار أن ذلك أصبح حقاً مالياً۔

ثالثاً:- حقوق التأليف والاختراع او الابتكار مصونة شرعاً و لاصحابها حق التصرف فيها ولا يجوز الاعتداء عليها۔)) [بحواله موسوعة القضا

بالفقیہة المعاصرة للدکتور علی احمد سالوس :ص ۶۱۸، ۶۱۹]

اس کا خلاصہ یہ ہے کہ تجارتی نام، عنوان اور تجارتی علامت، حق تالیف اور ایجاد وہ حقوق ہیں جو اپنے مالکان کے لیے خاص ہیں۔ دو رہاضر کے عرف میں ان کی ایک معتبر مالی قیمت ہے اس لیے ان حقوق کو مالی معاوضہ کے بد لے دوسرے کے نام منتقل کرنا جائز ہے بشرطیکہ غرر تدليس اور دھوکے سے پاک ہوں۔ لہذا ان کے مالکان کو ان میں تصرف کا حق ہے اور ان حقوق پر زیادتی نہیں ہو سکتی۔



## پگڑی

پگڑی کا لین دین بھی ان مسائل میں سے ہے جن پر ہر بڑے شہر میں عمل ہو رہا ہے۔ عربی میں پگڑی کے لے ”خلو“ کا لفظ آیا ہے۔ جس کا معنی ہے خالی ہونا۔ علامہ زرقانی رض نے اس کی عمومی تعریف یوں کی ہے:

((هو اسم لما يملكه دافع الدرارهم من المنفعة التي دفع في مقابلتها الدرارهم )) [الموسوعة الفقيهة، المادة خلو]  
”درارهم ادا کرنے والے کی زیر ملکیت وہ منفعت جس کے بد لے اس نے درارهم ادا کیے ہوں۔“

پگڑی جس طرح ذاتی پر اپرٹی میں ہوتی ہے اسی طرح وقف اور بیت المال کی اراضی میں بھی ہوتی ہے۔

اراضی وقف میں پگڑی کی صورتیں:

وہ منفعت جو وقف کے کرایہ دار نے ناظر وقف کو تعمیر کی غرض سے کچھ رقم ادا کر کے اس شرط پر حاصل کی ہوتی ہے کہ وہ وقف کی منفعت کے فیصد کے حساب سے ایک متعین حصہ مثلاً نصف یا ملکث کا مالک ہو گا اور باقی حصہ کا کرایہ ادا کرے گا۔

اراضی بیت المال میں پگڑی کی صورت:

سرکاری زمین کے کرایہ دار کا وہ حق جو اسے سرکاری زمین میں درخت لگانے، تعمیراتی کام کرنے یا مٹی ڈالنے کی وجہ سے زمین پر قبضہ باقی رکھنے کی صورت میں حاصل ہوتا ہے۔ بشرطیکہ اس زمین کے حقوق خزانے کو ادا کرتا رہے۔ [الموسوعة الفقيهة]  
مگر ہمارے پیش نظر یہاں صرف ذاتی پر اپرٹی میں پگڑی کا حکم معلوم کرنا ہے۔

## ذاتی پر اپری میں گپڑی کا مفہوم:

وہ ناقابل واپسی رقم جو ذکان یا مکان کا مالک کرایہ دار سے مہانہ کرایہ کے علاوہ یک مشت وصول کرتا ہے۔ اس کے بعد مالک برائے نام مالک رہ جاتا ہے وہ ذکان وغیرہ میں کسی قسم کا تصرف نہیں کر سکتا۔ ملکیت نام رکھنے کے باوجود ذکان خالی کرو سکتا ہے اور نہ دوسرے کو کرایہ پر دے سکتا ہے تا وقٹیکہ کرایہ دار اس پر آمادہ نہ ہو اور مالک مارکیٹ ریٹ کے مطابق کرایہ دار کو گپڑی ادا نہ کر دے۔

گپڑی کی صورت میں ذکان یا مکان کی مرمت وغیرہ حتیٰ کہ اگر کسی وجہ سے ذکان گر جائے اس کو دوبارہ تعمیر کرنا کرایہ دار کی ذمہ داری ہوتی ہے۔ اگر کرایہ دار چاہے تو گپڑی پیچ کر قبضہ دوسرے کے حوالے بھی کر سکتا ہے۔ اس صورت میں بعض دفعہ مالک سابق کرایہ دار سے گپڑی کا کچھ نیصد بھی وصول کرتا ہے۔ گپڑی کی صورت میں کرایہ مارکیٹ ریٹ سے کافی کم ہوتا ہے

## گپڑی کا فائدہ:

اس میں مالک اور کرایہ دار ہر دو کا فائدہ ہے۔ کرایہ دار کا اس طرح کہ اس کو یہ اندیشہ نہیں رہتا کہ مالک جب چاہے گا ذکان خالی کروالے گا۔ مالک کا اس طرح کہ وہ خود کو کرایہ دار کی زیادتی سے محفوظ سمجھتا ہے کیونکہ وہ گپڑی کے نام پر ایک معقول رقم پہلے ہی وصول کر چکا ہوتا ہے جب کہ باقی کرایہ کی صورت میں وصول کر رہا ہوتا ہے۔

## گپڑی کے مختلف نام:

عربی میں گپڑی کو عام طور پر ”الخلو“ کہا جاتا ہے۔ تاہم بعض ممالک میں دوسرے ناموں سے بھی معروف ہے۔ عراق میں اس کو ”السر قفلیة“ (فارسی لفظ) کہتے ہیں اس کا مفہوم یہ ہے کہ کرایہ دار معاوضہ لے کر دوسرے کے حق میں دستبردار ہو جائے۔ شام میں ”الفروغ“ کہتے ہیں یعنی خالی کروانا۔ خلو کے لغوی معنی میں استعمال ہوا ہے۔

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

مصر میں "الافتتاح" یا "الزینة" کہا جاتا ہے۔  
مفتاح کا لغوی معنی ہے چاپی۔ گھڑی ادا کرنے کے بعد کرایہ دار تصرف کا مالک بن جاتا ہے اس لیے مفتاح کا نام دیا گیا۔

زینة کا معنی ہے "ڈیکوریشن" گھڑی ادا کر کے کرایہ دار مستقل رہنے کے لیے ڈکان سجا تا ہے اس لیے الزینة کہا جاتا ہے۔

مغرب یعنی تیوپس، الجزار وغیرہ میں "الجلسة" کے نام سے معروف ہے جس کا معنی ہے بیٹھنا۔ گھڑی کے بعد کرایہ دار کو رہائش کا مستقل حق مل جاتا ہے اس لیے "الجلسة" کا نام دیا جاتا ہے: [المعاملات المالية المعاصرة في الفقه الاسلامي للدكتور محمد عثمان شعير]

گھڑی کی تاریخ و ارتقاء:

اگرچہ قرآن و حدیث اور ائمہ حدیث و فقہ کے دور میں گھڑی کا ذکر نہیں ملتا لیکن اس کا معنی بھی نہیں کہ یہ عصر حاضر کی پیداوار ہے بلکہ اس کا تصور کئی صدیاں پرانا ہے۔ چنانچہ ذاکر وہ بزرگی کھٹکتے ہیں

((وأول ظهور مسألة الخلو كأن في الاندلس في أواخر القرن التاسع الهجري في مجال عقارات الأوقاف التي تحتاج إلى ترميم واصلاح وعمارة وبناء وزراعة واستثمار)) [المعاملات المالية المعاصرة: ص ٥٦١]

سب سے پہلے گھڑی کا آغاز نویں صدی ہجری میں اندرس میں اوقاف کی ان زمینوں سے ہوا جو ترمیم و اصلاح، عمارت و بناء اور زراعت و سرمایہ کاری کی متყاضی تھیں۔

دو سویں صدی ہجری کے مالکی فقیر ابو عبد اللہ محمد بن الحسن اللقانی (٩٥٨ھ/١٨٧٣) کا اس موضوع پر ایک فتوی بھی ہے جس کے متعلق علامہ جمیع حنفی ہبہ فرماتے ہیں:

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

94

((وان نوزع فيه وقد اشتهرت فتیاه فی المشارق والمغارب و تلقاءها علماء عصره بالقبول و هبت عليها نسيمات الصبا والقبول ))

[غمز عيون البصائر فی شرح الاشتباہ والناظائر: ج ۲ ص ۱۷۳]

”اگرچہ اس کے متعلق ان سے اختلاف کیا گیا ہے لیکن ان کا فتویٰ مشرق و مغرب میں مقبول ہے اور اس دور کے علماء نے اسے قبولیت بخشی ہے اور اس پر شوق و قبولیت کی ہوا کے جھوٹکے چلے ہیں۔“

دو سی صدی ہجری کے نصف اول تک قاہرہ کی مارکیٹوں میں اس کا خاصاً رواج ہو چکا تھا۔

چنانچہ علام ابن نجیم مصری بیشتر قم طراز ہیں:

((فأقول على اعتباره :ينبغي أن يفتى بأن ما يقع في بعض أسواق القاهرة من خلو الحوانیت لازم ويصیر الخلو في الحانوت حقاله فلا يملك صاحب الحانوت اخراجها منها ولا اجارة الغیره ولو

كانت وقعا )) [الاشتباه والناظائر مع غمز عيون البصائر: ج ۲ ص ۱۶۸]

”میں کہتا ہوں کہ عرف خاص کا اعتبار کر کے قاہرہ کے بعض بازاروں میں ذکانوں میں راجح گپڑی کے جواز کا فتویٰ دینا چاہیے اور یہ فتویٰ دینا چاہیے کہ گپڑی کرایہ دار کا حق ہے۔ ذکان کا مالک نہ تو اس کو نکال سکتا ہے اور نہ کسی دوسرے کو دے سکتا ہے خواہ وہ وقف ہی کیوں نہ ہو۔“

مزید لکھتے ہیں:

((و قد وقع في حوانیت الجملون بالغوریة أن السلطان الغوری لما

بنها أسكنها للتجار بالخلو )) [ایضاً - ج ۲، ص ۱۶۸]

”سلطان غوری نے غوریہ میں جب جملون کی ذکانیں تعمیر کیں تو تاجر و کو گپڑی پر دی تھیں۔“

پگڑی کا حکم:

پگڑی کی رقم کس چیز کا معاوضہ ہے، اس بارہ میں علماء کے مختلف نقطے ہائے نظر ہیں درست رائے کے مطابق یہ درحقیقت مالک کے اس حق کا معاوضہ ہے جو اسے دکان خالی کروانے اور دوسرے کو کرایہ پر دینے کی صورت میں حاصل تھا۔ کرایہ دار پگڑی ادا کر کے یہ حق خرید لیتا ہے تاہم اس کا جواز اس امر پر موقوف ہے کہ آیا اس سے کسی شرعی اصول کی خلاف ورزی تو لازم نہیں آتی۔ ہمارے خیال میں درج ذیل وجوہ کے باعث اس کا جواز محل نظر ہے۔

بنیادی طور پر یہ اجارہ کا معاہدہ ہے جس میں کرایہ پر دی ہوئی چیز کرایہ دار کے پاس امانت ہوتی ہے۔ نقصان کا ذمہ دار خود مالک ہوتا ہے بشرطیکہ اس میں کرایہ دار کی زیادتی یا معاہدے کی خلاف ورزی کا دخل نہ ہو۔ چنانچہ الموسوعة الفقیہہ میں ہے۔

((والدار المستأجرة تكون أمانة في يد المستأجر فلا يضمن الا بالتعدي أو المخالفه))

”کرایہ پر دیا ہوا گھر کرایہ دار کے پاس امانت ہوتا ہے وہ صرف زیادتی اور معاہدے کی خلاف ورزی کی صورت میں نقصان کا ذمہ دار ہو گا۔“

پگڑی میں اس بات کا لحاظ نہیں رکھا جاتا۔ اسی طرح گھر کی ایسی مرمت جس سے رہائش میں خلل واقع ہوتا ہو وہ بھی مالک کی ذمہ داری ہوتی ہے جیسا کہ ”الموسوعة الفقیہہ“ میں ہے۔

((كما يلزم المونجر عمارة الدار اصلاح كل ما يخل بالسكنى فان أبى حق المستأجر فسخ العقد الا اذا كان استأجرها على حالها))

”گھر کی تعمیر اور رہائش میں محل نقصان کی اصلاح کرایہ پر دینے والے کی ذمہ داری ہے، اگر وہ انکار کرے تو کرایہ دار کو عقد فسخ کرنے کا حق ہے الا کہ انہوں نے اجارہ ہی اس حالت پر کیا ہو۔“

پگڑی کی صورت میں مالک بالکل بے تعلق ہو جاتا ہے کرایہ دار جانے اور مکان۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ مرمت وغیرہ کی ذمہ داری معاهدے میں شرط ہوتی ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ فقہاء کے نزدیک ایسی شرط سے اجارہ فاسد ہو جاتا ہے۔ چنانچہ علامہ سرخی حنفی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((فان اشتراط المرممة على المستأجر فسدت الاجارة لأن المرممة

على الأجر )) [المبسوط: ج ۱۵ ص ۱۵۷]

”اگر یہ شرط لگائے کہ مرمت کرایہ دار کی ذمہ داری ہو گی تو اجارہ فاسد ہو جائے گا کیونکہ مرمت کرایہ پر دینے والے کی ذمہ داری ہے۔“

امام مالک رحمۃ اللہ علیہ سے پوچھا گیا ایک آدمی اس شرط پر مکان کرایہ پر دینا ہے کہ اس کی لکڑی ٹوٹی یا گھر کو معمولی مرمت کی ضرورت پیش آئی تو یہ کرایہ دار کی ذمہ داری ہو گی؟ تو انہوں نے فرمایا:

((لا خير في ذلك الا ان يشترط من كرائتها )) [المدونة الكبرى:

ج ۱۱، ص ۵۰۹]

”اس میں کوئی خیر نہیں الا کہ ان اخراجات کو کرایے سے منہا کرنے کی شرط ہو تو پھر جائز ہے۔“

﴿ اجارہ کی مدت متعین ہوئی چاہیے۔ الموسوعة الفقیہہ میں ہے۔

((وبيان المتفقہ في اجارة الدور ببيان المدة فقط ))

”گھروں کے اجارہ میں منفعت کی وضاحت فقط اجارہ کی بیان کرنے سے ہو گی۔“

پگڑی میں اجارہ غیر محدود وقت کے لیے ہوتا ہے۔

بعض حضرات کے خیال میں یہاں مدت مجبول نہیں بلکہ یہ ابدی اجارہ ہے مگر اس پر سوال پیدا ہوتا ہے کیا شریعت میں ابدی اجارہ کا تصور پایا جاتا ہے؟ فقہ خبلی کی معروف کتاب ”زاد المستنقع“ میں بیع کی تعریف میں ”علی التأبید“ کے الفاظ ذکر ہوئے



ہیں۔ امام بہوتی بَشَّارٌ اس کی شرح میں فرماتے ہیں:

((بخاری الاجارة )) [الروض المریع: ص ٢٧٥]

”یقید اجارہ کوئی سے خارج کر رہی ہے۔“

یعنی بیع ابدی ہوتی ہے جبکہ اجارہ محدودہ مدت کے لیے۔

ڈاکٹر وہبہ زہلی بَشَّارٌ لکھتے ہیں:

((وعلیٰ واضعی القوانین الایحارية اعادۃ النظر مسائی تأیید الاجارة وتحمید الاجر لان اجارة محدودہ المدة وتعتمد على التراضی بين المالک و المستأجر لان تحمید الاجرة بینافی العدل )) [المعاملات الماليۃ المعاصرۃ: ص ٥٦٧]

”اجارہ کے قوانین وضع کرنے والوں پر لازم ہے کہ وہ ابدی اجارے اور اجرت مجدد کرنے کے مسئلہ پر نظر ہانی کریں کیونکہ اجارہ محدودہ مدت کے لیے ہوتا ہے مالک اور کرایہ دار کی رضا مندی پر محصر ہوتا ہے اور اس لیے بھی کہ اجرت مجدد کرنا عدل کے منافی ہے۔“

تمام فقهاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ درج ذیل صورتوں میں عقد اجارہ ختم ہو جاتا ہے۔  
 ۱۔ مدت ختم ہو جائے۔

۲۔ اجارہ پر دی ہوئی چیز تباہ ہو جائے۔

۳۔ اجارہ داپس کرنے کی صورت میں۔

چنانچہ الموسوعۃ الفقیہہ میں ہے:

((اتفاق الفقهاء علی ان الاجارة تنتهي بانتهاء المدة أو بهلاك المعقود عليه المعين أو بالاقالة))

”فقہاء اس بات پر متفق ہیں کہ اجارہ مدت ختم ہونے یا اجارہ پر دی ہوئی چیز تباہ ہو جانے یا اجارہ داپس کرنے کی صورت میں ختم ہو جاتا ہے۔“

## ﴿ 3 ﴾ دو رجاء کے مال معااملات کا شرعی حکم ﴿ 3 ﴾

پگڑی میں یہ بات نہیں ہوتی بلکہ اگر کسی وجہ سے دکان گرد بھی جائے تو کرایہ دار کو کرایہ ادا کرنا پڑتا ہے اور دکان کی دوبارہ تعمیر بھی اس کی ذمہ داری ہوتی ہے۔

✿ بعض کی رائے میں پگڑی سے مالک جانیداد اپنے حق تصرف سے بھی محروم ہو جاتا ہے۔ قائلین اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ مالک نے یہ شرط از خود قبول کی ہوتی ہے اور اس کا معاوضہ بھی وصول کیا ہوتا ہے۔

### ملاحظہ:

بعض دفعہ مالک طے شدہ مدت سے پہلے ہی دکان خالی کروانا چاہتا ہے کرایہ دار اس وقت تک خالی کرنے کے تیار نہیں ہوتا جب تک مالک کچھ رقم ادا نہ کر دے اس کو بھی پگڑی کہہ دیتے ہیں۔ مگر یہ جائز ہے کیونکہ طے شدہ مدت تک وہاں رہنا کرایہ دار کا حق ہے جو سلب نہیں کیا جا سکتا۔ اگر مالک وقت سے پہلے قبضہ لینا چاہتا ہے تو کرایہ دار کے لیے اس حق کا معاوضہ لینا جائز ہے۔



## بیع قسط

دور حاضر میں جن معاملات کو وسیع پیمانے پر فروغ حاصل ہوا ہے ان میں قطعاً پر خرید و فروخت بھی شامل ہے اس کو عربی میں "البیع بالتقسیط" کہا جاتا ہے جس کا مفہوم یہ ہے کہ چیز تو فوراً مشتری کے حوالے کر دی جائے مگر اس کی قیمت طشدہ اقساط میں وصول کی جائے قسط کو بھی بھی کہتے ہیں۔ جس کا معنی ہے "ستارہ" شارح بخاری علامہ وحید الزماں ہبھانیہ اس کی وجہ تسلیم میں فرماتے ہیں:

”عرب میں تمام معاملات تاروں کے طواع پر ہوا کرتے تھے کیونکہ وہ حساب نہیں جانتے تھے وہ یوں کہتے تھے کہ جب فلاں تارہ نکلے گا تو یہ معاملہ ہو گا اسی وجہ سے قسط کو بھم کہنے لگے۔“ [تيسیر الباری: ج ۲، ص ۶۲۶]

بعض لوگ اس کو موجودہ دور کی ایجاد سمجھتے ہیں جو درست نہیں اس کاررواج تو عہد رسالت و صحابہ میں بھی موجود تھا جیسا کہ ذیل کے دو افاقت سے ثابت ہوتا ہے

پہلا واقعہ:

((عَنْ عَمْرُو بْنِ الشَّرِيفِ دَقَالَ وَقَفَتْ عَلَى سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصِ فَجَاءَ الْمِسْوَرَيْنَ مَخْرَمَةَ فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَى إِحْدَى مَنْكِبَيِ اذْجَاءَ أَبُو رَافِعٍ مَوْلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ يَا سَعْدُ اتَّبَعْ مِنِي يَتَّبِعَ فِي دَارِكَ فَقَالَ سَعْدُ: وَاللَّهِ مَا أَبْتَاعُهُمَا فَقَالَ الْمِسْوَرُ: وَاللَّهِ لَتَبْتَاعَنَّهُمَا فَقَالَ سَعْدُ: وَاللَّهِ لَا أَرْبِدُكَ عَلَى أَرْبَعَةِ الْأَفِ مُنَجَّمَةً أَوْ مُقْطَعَةً قَالَ أَبُو رَافِعٍ: لَقَدْ أُعْطِيْتُ بِهَا خَمْسَ مِائَةَ دِينَارٍ وَلَوْ لَا أَنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: ((الْحَارُ أَحَقُّ بِسَقِّيهِ)) مَا أَعْطَيْتُكَهَا بِأَرْبَعَةِ الْأَفِ وَأَنَا أَعْطَى

بِهَا خَمْسَ مِائَةَ دِينَارٍ) [صحیح بخاری: باب عرض الشفعة على

صاحبها قبل البيع]

”عمر بن شرید کہتے ہیں کہ میں سعد بن ابی و قاص شیخو کے پاس کھڑا تھا، اتنے میں مسور بن مخزوم آئے انہوں نے اپنا تھامہ میرے کندر ہے پر رکھا۔ اتنے میں نبی ﷺ کے غلام ابو رافع آگئے۔ انہوں نے کہا: اے سعد آپکے محلے میں میرے جو دو گھر ہیں وہ آپ خریڈیں۔ سعد نے کہا: اللہ کی قسم: میں نہیں خریدتا۔ حضرت مسروں نے کہا کہ اللہ کی قسم آپ کو ضرور خریدنا ہوں گے۔ تب سعد نے کہا میں چار ہزار درہم سے زیادہ نہیں دوں گا وہ بھی قسطوں میں۔ ابو رافع نے کہا کہ مجھے ان گھروں کے پانچ سو دینار (نقد) ملتے تھے اور اگر میں نے نبی ﷺ کو فرماتے نہ سنتا ہوتا کہ پڑوی اپنے قرب کی وجہ سے زیادہ حق دار ہے تو میں آپ کو یہ گھر چار ہزار درہم میں بھی نہ دیتا۔ جب کہ مجھے ان کے پانچ سو دینار (نقد) ملتے تھے۔“

دوسراؤاقعہ:

((قَالَ عُرُوْةُ: قَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا إِنَّ بَرِيرَةَ دَخَلَتْ عَلَيْهَا سُتُّينَهُافِيٍّ كِتَابَتِهَا وَ عَلَيْهَا خَمْسَةُ أَوْ أَقِرْبَ مِنْهُ فِي خَمْسِ سِنِينَ))

[صحیح بخاری: کتاب المکاتب]

”عروہ کا بیان ہے کہ حضرت عائشہؓ نے فرمایا: بریرہ فتحیان کے پاس اپنی مکاتبت میں مدد کے سلسلے میں حاضر ہوئی اس کے ذمہ پانچ اوقیہ چاندی تھی جو اس نے پانچ سالانہ اقساط میں ادا کرنا تھی۔“

امام بخاری رض نے صحیح بخاری میں اس پر بایں الفاظ عنوان قائم کیا ہے:

((باب المکاتب و نحوه فی کل سنۃ نجم))

”مکاتب اور اس کی قسطوں کا بیان ہر سال میں ایک قط۔“

بعض قط چونکہ بعض موجل ہی کی ایک شکل ہے۔ جس میں چیز کی قیمت بیک مشت ادا

کرنے کی بجائے اقسام مقرر کر دی جاتی ہیں۔ اس لئے ہمارے فقہاء نے اس کو الگ عنوان میں ذکر کرنے کی بجائے عموماً بیع موثق جل کے ضمن میں ہی بیان کیا ہے۔

قططوں پر خریداری کی مختلف صورتیں:

ادھار یا قططوں پر خریداری کی دو صورتیں ہیں:

- ۱۔ نقد اور ادھار دونوں صورتوں میں ایک ہی قیمت ہو۔ ایسا شاذ و نادر ہوتا ہے تاہم اس کے جواز میں کوئی کلام نہیں۔
- ۲۔ ادھار میں نقد سے زیادہ قیمت وصول کی جائے۔ مثلاً یوں کہا جائے کہ یہ چیز نقد سو روپے کی اور ادھار ایک سو دس کی ہوگی۔ اس کے بارہ میں تین نقطہ نظر ہیں۔
- (۱) جمہور فقہاء و محدثین بیہقی کی رائے میں یہ جائز ہے۔

چنانچہ امام شوکانی بیہقی سعیف رہاتے ہیں:

((وَقَالَتِ الشَّافِعِيَّةُ وَالْحَنْفِيَّةُ وَرَيْدُ بْنُ عَلَىٰ وَالْمُؤَيَّدُ بِاللَّهِ وَالْحُمَّهُورُ

إِنَّهُ يَحْجُورُ) [نبیل الاول طار: ج ۸، ص ۲۰۱]

”شافعیہ، حنفیہ، زید بن علی، مؤید باللہ اور حمہور اس کے جواز کے قائل ہیں،“

اہل حدیث علماء میں سے سید میاں نذیر حسین محدث دہلوی، نواب صدیق حسن خان اور حافظ عبد اللہ محدث روپڑی بیہقی بھی اس کو جائز قرار دیتے ہیں۔ [فتاوی نذیریہ: ج ۲، ص ۱۶۲۔ الروضۃ الندیۃ: ج ۲ ص ۸۹۔ فتاوی اہل حدیث: ج ۲، ص ۲۶۴، ۲۶۳]

سعودی عرب کے سابق مفتی اعظم شیخ ابن باز بیہقی بھی اس کے جواز کے حامی ہیں چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

”قططوں کی بیع میں کوئی حرج نہیں جب کہ مدت اور قیمت معلوم ہوں خواہ قططوں کی صورت میں قیمت نقد قیمت سے زیادہ ہو کیونکہ قططوں کی صورت میں بالع اور مشتری دونوں فائدہ اٹھاتے ہیں۔ بالع زیادہ قیمت سے اور مشتری مہلت سے فائدہ اٹھاتا ہے۔“ [فتاوی اسلامیہ: ج ۲، ص ۴۴۵]

### دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

اسلامی فقہ اکیڈمی جدہ نے بھی اپنے چھٹے اور ساتویں اجلاس میں جو بالترتیب سترہ تا تیس شعبان ۱۴۲۰ھ اور سات سے بارہ ذی قعده ۱۴۲۱ھ کو جدہ میں ہوئے اس کو جائز قرار دیا ہے۔ چھٹے اجلاس کی قرارداد کے متعلقہ الفاظ یہ ہیں:

((تجوز الزيادة في الثمن المؤجل عن الشمن الحال كما يجوز ذكر ثمن

المبيع نقداً وثمنه بالاقساط بمدة معلومة)) [موسوعة القضايا الفقهية

المعاصرة والاقتصاد الإسلامي للدكتور على احمد سالوس]

”ادھار میں نقد سے زیادہ قیمت جائز ہے۔ جس طرح چیز کی قیمت نقد اور متعینہ اقساط میں ذکر کرنا جائز ہے۔“

ساتویں اجلاس کے الفاظ یوں ہیں:

((البيع بالتقسيط جائز شرعاً ولو زاد فيه ثمن المؤجل على  
المعجل)) [ایضاً]

”بیع قط شرعاً جائز ہے خواہ اس میں ادھار قیمت نقد سے زیادہ ہو۔“

(۲) امام ابن حزم، امام ابن سیرین اور زین العابدین عدم جواز کے قائل ہیں۔

محمدث البانی رحمۃ اللہ علیہ بھی اسی نقطہ نظر کے حامی ہیں۔ [سلسلة الاحادیث الصحیحة: ج ۵]

(۳) حضرات طاؤس، ثوری اور اوزاعی کی رائے میں یہ ہے تو ناجائز لیکن اگر بالآخر اس طرح سودا ہونے کے بعد دو قیتوں میں سے کم یعنی نقد والی قیمت وصول کرے تو جائز و رسم

ناجائز۔ [سلسلة الاحادیث الصحیحة: ج ۵]

قالیلین جواز کے دلائل:

جو حضرات اس کے حق میں ہیں ان کا استدلال ایک تو اس بات سے ہے کہ معاملات میں اصل اباحت ہے۔ یعنی کاروبار کی ہر وہ صورت جائز ہے جس سے شریعت نے منع نہ کیا ہو۔ قرآن حکیم کی آیت: ﴿وَ أَخْلَقَ اللَّهُ الْأَبْيَعَ﴾ ”الله تعالیٰ نے بیع کو حلال کیا ہے“ سے بھی یہ ثابت ہوتا ہے کہ سوائے ان یہوں کے جن کی حرمت قرآن و حدیث میں واضح کر دی

گئی ہے، ہر قسم کی بیع جائز ہے، اور قرآن و حدیث میں کوئی ایکی نص موجود نہیں جس سے اس کی ممانعت ثابت ہوتی ہو۔ ان حضرات کی دوسری دلیل ذیل کا واقعہ ہے:

((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمَرَهُ أَنْ يُجْهَزَ حَيْثَا فَنَفَدَتِ الْإِبْلُ فَأَمْرَهُ أَنْ يَأْخُذَ فِي قِلَاصِ الصَّدَقَةِ فَكَانَ يَأْخُذُ الْبَعِيرَ بِالْبَعِيرِينَ إِلَى إِبْلِ الصَّدَقَةِ)) [سنن ابی داؤد کتاب البيوع: باب فی الرخصة فی ذلك]

”حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے ان کو جیش تیار کرنے کا حکم دیا تو اونٹ کم پڑ گئے اس پر آپ ﷺ نے فرمایا کہ صدقے کے اونٹ آنے تک ادھار لے لو۔ تو انہوں نے لوگوں سے اس شرط پر اونٹ لیے کہ جب صدقے کے اونٹ آئیں گے تو ایک کے بد لے دو دو دیے جائیں گے۔“

مانعین کے دلائل:

جو حضرات اس کی ممانعت کے قائل ہیں ان کی پہلی دلیل یہ ہے:  
ادھار کی صورت میں اضافی رقم اصل میں مدت کا معاوضہ ہے اور مدت کا معاوضہ لینا سود ہے۔

اس رائے کے حق میں دوسری دلیل وہ روایات ہیں جن میں ایک بیع میں دو بیعوں کی ممانعت بیان ہوئی ہے۔ مثلاً:

((نَهَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةِ))  
[ترمذی: کتاب البيوع، باب مَا جَاءَ فِي النَّهْيِ عَنْ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةِ]  
”رسول اللہ ﷺ نے ایک بیع میں دو بیعوں سے منع کیا ہے۔“

((نَهَى رَسُولُ اللَّهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- عَنْ صَفْقَتَيْنِ فِي صَفْقَةٍ وَأَحِدَّةٍ)) [مسند احمد بن حنبل: ج ۸، ص ۳۸۳]  
”رسول اللہ ﷺ نے ایک سودے میں دو سودوں سے منع کیا ہے۔“

## دو رحاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

104

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ اس کی تشریع میں فرماتے ہیں کہ انسان یہ کہے:  
 ((وان کان بند فبکذا وان کان بنسیئہ فبکذا)) [مصنف ابن ابی

شیبہ: ج ۵ ص ۵۴]

”اگر نقد ہوتا ہے کی اور ادھار ہوتا ہے کی۔“

راجح نقطہ نظر:

ہمارے خیال میں حسب ذیل وجوہ کے باعث ان لوگوں کی رائے زیادہ وزنی ہے جو جواز کے حق میں ہیں۔

﴿ادھار کی صورت میں اضافے کا جواز خود قرآن کی آیت (وَ أَحَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ) سے ثابت ہے۔ کیونکہ یہ آیت ان لوگوں کے رو میں نازل ہوئی ہے جیسا کہ ابن جریر طبری، علامہ ابن العربي، اور امام رازی نے بیان کیا ہے۔ جن کا اعتراض یہ تھا کہ جب عقد بیع کے وقت ادھار کی زیادہ قیمت مقرر کی جا سکتی ہے تو پھر وقت پر ادائیگی نہ کرنے کی صورت میں اضافہ کیوں نہیں کیا جاسکتا۔ وہ کہتے دونوں صورتیں یکساں ہیں۔

چنانچہ رئیس المفسرین امام ابن جریر طبری بہیں لکھتے ہیں:

((وَذَلِكَ أَنَّ الَّذِينَ كَانُوا يَأْكُلُونَ مِنَ الرِّبَا مِنْ أَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ، كَانُوا إِذَا حَلَّ مَالُ أَحَدِهِمْ عَلَى غَرِيمِهِ، يَقُولُونَ لِغَرِيمِهِ الْحَقُّ زَدَنِي فِي الْأَجْلِ وَأَزْيَدُكَ فِي مَالِكَ فَكَانَ يُقَالُ لَهُمَا إِذَا فُعِلَّا ذَلِكَ هَذَا رَبِّا لَا يَحْلُلُ إِذَا قِيلَ لَهُمَا ذَلِكَ فَالا سَوَاء عَلَيْنَا زَدَنَا فِي أُولِ الْبَيْعِ، أَوْ عِنْدَ

مَحِلِّ الْمَالِ فَكَذَبُوهُمُ اللَّهُ فِي قِيلَهُمْ)) [تفسیر طبری]

”اہل جاہلیت میں سے جو لوگ سود کھاتے تھے، اس کی صورت یہ ہوتی کہ جب کسی کا دوسرے کے ذمے مال ہوتا جس کی ادائیگی کا وقت آچکا ہوتا ہے صاحب حق سے کہتا آپ مت میں اضافہ کر دیں میں آپ کے مال میں اضافہ کرتا ہوں۔ جب ان سے کہا جاتا کہ یہ تو سود ہے جو حلال نہیں تو کہتے کہ ہم بیع کے آغاز میں اضافہ کریں یادت

پوری ہونے پر، دونوں صورتیں یکساں ہیں۔ تو اللہ تعالیٰ نے ان کی تردید فرمائی۔“  
مشہور محدث و مفسر علامہ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتا ہے:

((وَكَانَتْ تَقُولُ إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا إِنَّمَا الْزِيادةُ عِنْدَ حَلُولِ  
الْأَجْلِ أَخْرَى مِثْلُ اصْلِ الشَّمْنِ مِنْ أَوْلَى الْعَقْدِ وَرَدَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ  
قَوْلَهُمْ)) [احکام القرآن]

”اہل جامیت کہتے تھے بیع سود کی مثل ہی ہے یعنی مدت پوری ہونے پر جو اضافہ کیا  
جاتا ہے وہ شروع عقد میں اصل قیمت میں اضافہ کی مانند ہے تو اللہ تعالیٰ نے ان کے  
اس قول کا رد فرمایا ہے۔“

امام رازی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((الْقَوْمُ كَانُوا فِي تَحْلِيلِ الرِّبَا عَلَى هَذِهِ الشَّهَمَةِ وَهِيَ أَنْ مَنْ اشْتَرَى  
ثُوْبًا بِعِشْرَةِ ثُمَّ بَاعَ بِأَحَدِ عَشَرَ فَهُذَا حَلَالٌ فَكَذَّا إِذَا بَاعَ الْعِشْرَةَ  
بِأَحَدِ عَشَرَ يُحِبِّبُ أَنْ يَكُونَ حَلَالًا لَّا فَرْقَ فِي الْعُقْلِ بَيْنَ  
الْأَمْرَيْنِ فَهُذَا فِي رِبَا النِّسْيَةِ وَأَمَا فِي رِبَا النِّسْيَةِ فَكَذَّالِكَ أَيْضًا لَّا  
لَوْبَاعُ الشَّوْبِ الَّذِي يَسَاوِي عِشْرَةَ فِي الْحَالِ بِأَحَدِ عَشَرَ إِلَى شَهْرٍ  
جَازٌ فَكَذَّا إِذَا أُعْطِيَ الْعِشْرَةَ بِأَحَدِ عَشَرَ إِلَى شَهْرٍ وَجَبَ أَنْ يَحْوِزَ  
لَّا فَرْقَ فِي الْعُقْلِ بَيْنَ الصُّورَتَيْنِ)) [التفسير الكبير]

”رِبَا كُوْحَلَ قَرَارَ دِينِيْنَ كَمُتَعَلِّنِ لَوْكُوْنَ كَا شَبَهَ يَهْتَهَا كَمْ جَبَ كَوْئِيْ فُخْسِ اِيْكَ كَپِڑَا دِسَ کَا  
خَرِيدَ كَرْگِيَارَهَ کَا بَيْچَ توَيْهَ جَازَهَ بَهْ اَسِیْ طَرَحَ جَبَ دِسَ (دِرَهَم) گِيَارَهَ کَمْ بَيْچَ تَوْ مَعَالِمَهَ  
بَھِیْ جَازَهَ ہُونَا چَا ہے۔ کَیونَکَہ دونوں صورتوں میں عَمَلًا کَوْئِيْ فَرْقَ نَہِیْںَ ہے یَهْ تَوْ رِبَا الْقَدَدَ  
کَمْ مُتَعَلِّنِ تَهَا۔“ رِبَا النِّسْيَةِ ” کَے بَارَهَ میں یَهْ شَبَهَ تَهَا کَوْهَ کَپِڑَا جَسَ کَمْ نَفْدَ قِيمَتَ دِسَ  
(دِرَهَم) ہے اَگرَوَهَ اِيْکَ مَهِيَّنَهَ کَے اَدَهَارَ پَرْ گِيَارَهَ کَا بَيْچَ توَيْهَ جَازَهَ بَهْ اَسِیْ طَرَحَ اَگرَ  
دِسَ (دِرَهَم) دَے کَرْ مَبِینَ بَعْدَ گِيَارَهَ لَتَوَيْهَ بَھِیْ جَازَهَ ہُونَا چَا ہے کَیونَکَہ عَقْلِيْ اَعْتَبارَ سَے  
دونوں میں کَوْئِيْ فَرْقَ نَہِیْںَ۔“

## دو رحاضر کے مال معااملات کا شرعی حکم

106

ان جلیل القدر ائمہ تفسیر کے بیان سے ثابت ہوا کہ اہل جاہلیت کی اصل غلطی یہ تھی کہ وہ وقت پر ادا بائیگی نہ کرنے کی صورت میں اصل دین پر اضافہ کو ادھار کی صورت میں زیادہ قیمت لینے پر قیاس کرتے تھے۔ تو اللہ تعالیٰ نے اس کا رد کرتے ہوئے فرمایا، ادھار کی صورت میں قیمت میں اضافہ کرنا بیع میں شامل ہے جبکہ بروقت ادا بائیگی نہ کرنیکی صورت میں اضافہ سود ہے جو حرام ہے

ہر مدت کا معاوضہ سود نہیں ہوتا۔ مہلت کا اضافہ تب سود بنتا ہے جب انسان کے ذمہ قرض، دین (Debt) کی تاخیر یا اموال ربوبیہ کے تبادلے کی صورت میں ہو۔ نبی ﷺ نے سونے کے ساتھ تبادلے میں دو شرطیں لگائیں ہیں:

۱۔ برابر برابر ہو۔

۲۔ دونوں جانب سے نقد ہو۔

اگر اسلام میں مدت کی قیمت کا اعتبار نہ ہوتا تو دونوں طرف سے نقد کی قید لگانے کی ضرورت نہ تھی۔ نیز ادھار کی صورت میں اضافہ بیع کے ضمن میں ہے اس لیے جائز ہے۔ فقهاء کرام نے بیع کے ضمن میں مدت کے اضافہ کو جائز قرار دیا ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیے: ”المعاملات المالیة المعاصرة: للدكتور وہبة زحیلی حفظہ اللہ۔“ یہ اضافہ ربا کی کسی قسم میں شامل نہیں۔ اس کا اقرار ان لوگوں کو بھی ہے جو اس کے مخالف ہیں۔ چنانچہ مفتی سیاح الدین کا کا خیل بھی لکھتے ہیں:

”ادھار کی وجہ سے جو شیع میں اضافہ کیا جاتا ہے اس کو عین ربا اور ربا حقیقی کی طرح حرام نہیں کہا جا سکتا کیونکہ فقهاء کرام اور حضرات مفسرین نے حقیقی ربا کی جو تعریف کی ہے اس کے مطابق یہ ربا کی تعریف میں داخل نہیں ہے۔ [ حکمت قرآن: جنوری ]“

[ ۱۹۹۲ء، ج ۱۲، ص ۱۱۳ ]

مزید لکھتے ہیں:

”سود سے اس کا فرق دو دھوکوں سے ہے۔ ایک تو یہ دین پر اضافہ نہیں بلکہ شروع ہی

سے شیخ مہنگا بدلادیتا ہے وہ اضافہ محض اس کے ذمہ میں ہے نیز مدت کے بڑھنے کے ساتھ اس زیادتی میں اضافہ نہیں ہوتا۔ [ماہنامہ حکمت قرآن: جنوری ۱۹۹۲ء، ص ۱۶] ﴿ محدثین کرام اور فقهاء عظام نے ”بیعتین فی بیعة“ کے مختلف مفہومیں بیان کے ہیں۔

\* باع یہ کہے کہ یہ کپڑا نقد دس کا اور ادھار نہیں کا۔ مشتری کسی ایک قیمت کا تعین کئے بغیر خرید لے۔

\* یہ کہا جائے کہ میں اپنا گھر تجھے اتنے میں بیچتا ہوں لیکن شرط یہ ہے کہ آپ نے اپنا غلام اتنے میں مجھے بیچنا ہے۔

\* انسان کسی چیز کا سودا کرے مثلاً ایک قفسی گندم کا اور اس کی قیمت پیشگی ادا کر دے۔ گندم کی ادا پیشگی کیلئے ایک مہینہ مدت مقرر ہو جائے۔ جب مقررہ وقت آئے تو فروخت کنندہ کہے کہ وہ گندم آپ مجھے دو مہینے کی مدت کے لے دو قفسی کے عوض فروخت کروں۔ [تحفة الاحوزی]

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک اس سے بیع عینہ مراد ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

((وفى السنن عن النبي ﷺ انه قال ((من باع بيعتين في بيعه، فله او كسها او الربا)) و فيه ايضا عن النبي ﷺ انه قال اذا تباعتم بالعينة و اتباعتم اذناب البقر و ترکتم الع jihad فی سبيل الله ارسل الله عليكم ذلا لا يرفعه عنكم حتى ترجعوا الى دينكم و هذا كله في بيعه العينة وهو بيعتان في بيعه)) [مجموع فتاویٰ: ج: ۲۹ ص: ۴۳۲]

من باع بیعتین اور اذاتبایعتم بالعينة یہ سب بیع عینہ کے متعلق ہیں اور یہی ایک بیع میں دو بیعتیں کرنے کا معنی ہے۔

پہلی صورت کے ناجائز ہونے کی علت قیمت کا تعین نہ ہوتا ہے۔ دوسری صورت میں

بیع کو مستقبل کی شرط پر متعلق کیا گیا ہے، اور آخری دو صورتوں میں ربا لازم آتا ہے جبکہ بیع تقسیط ان سب سے الگ ہے۔

● مانعین کا حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کی تشریع سے استدلال درست نہیں کیونکہ اس میں یہ احتال بھی ہے کہ ان کی مراد یہ ہو کہ مشتری ایک قیمت طے کئے بغیر چیز اٹھا کر لے جائے احتال کی صورت میں جمہور کی تشریع ہی معتبر ہو گی۔ جنہوں نے واضح الفاظ میں کہا ہے کہ اس کا معنی یہ ہے کہ مشتری نقد یا ادھار کی صراحت کیے بغیر چیز اٹھا کر لے جائے۔

### ملاحظہ:

یہاں یہ بھی واضح رہے کہ یہ جواز صرف اس وقت ہے جب ادائیگی میں تاخیر پر اضافی رقم خواہ وہ جرمانہ کے نام پر ہو وصول نہ کی جائے۔

دونوں صورتوں میں فرق ہے۔ پہلی صورت میں جب چیز ایک قیمت طے ہو جاتی ہے تو پھر اس میں اضافہ ممکن نہیں ہوتا خواہ ادائیگی مدت مقررہ پر کی جائے یا تاخیر کر کے۔

دوسری صورت میں فریقین کے درمیان طے ہونے کے بعد تاخیر پر جرمانہ وصول کیا جاتا ہے۔ جوز مانہ جاہلیت کے سود "اما تقضی و اما ان تربی" یا ادا کرو یا اضافہ کرو میں داخل ہے جو سراسر ناجائز ہے۔

ہمارے ہاں چونکہ قسطوں کی خرید و فروخت میں عموماً تاخیر پر جرمانہ عائد کیا جاتا ہے لہذا اس کو مطلق جائز قرار دینا درست نہیں ہے۔

### خلاصہ

● کریڈٹ اور چارج کارڈ زسودی ہیں لہذا ان کا استعمال حرام ہے۔

● ڈیبٹ کارڈ کے استعمال میں کوئی حرج نہیں۔

● کریشن انشورنس کی تمام فتمیں ناجائز ہیں۔

● روائی میںکوں میں رانچ لیز نگ سودی معاملہ ہے۔

دیر حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم 109

شاک مارکیٹ میں بیچ کی سادہ صورت میں شیئر زکالین دین درست ہے مگر فوج چریل اور بدله چائز نہیں۔

● لین دین میں ہندی، پو مزری نوٹ اور چیک کے استعمال میں شرعاً کوئی خرابی نہیں سوائے ان موقع کے جہاں دونوں یا ایک جانب سے نقد ہونا شرط ہے۔

● بینک کے ذریعے ان کی وصولی اور اس پر معاوضہ دینا بھی چاہئے۔

✿ جلد و صوی کی غرض سے بٹھ لگوانا سو دیں شامل ہیں

پکڑی اجارہ قوانین کے خلاف ہے لہذا یہ درست نہیں۔

ادھار میں نقد سے زیادہ قیمت لگائی جا سکتی ہے۔

اکثر محدثین عظام نے ایک بیع میں دو بیع کی جو تشریع کی ہے بیع قطع اس میں شامل نہیں۔

ادائیگی میں تاخیر پر جرمانہ عائد کرنا سود ہے۔



## اسلامی بینکاری کی حقیقت!

تمہید:

گزشتہ چند سالوں کے دوران اسلامی بینک کاری نے غیر معمولی ترقی کی ہے اس وقت دنیا کے تقریباً ۵۷ ممالک میں اسلامی بینک کام کر رہے ہیں ان میں بعض غیر مسلم ممالک بھی شامل ہیں۔ صرف پاکستان میں مختلف بینکوں کی تین سو سے زائد براچوں میں اسلامی بینکاری کے نام پر کام ہو رہا ہے۔ ان میں سے بعض بینک تو مکمل طور پر اسلامی بینک کھلا تے ہیں جیسے میزان بینک، البرکہ بینک، بینک اسلامی پاکستان اور دینی اسلامی بینک وغیرہ۔ جبکہ بعض بنیادی طور پر تو سودی ہیں مگر ان میں اسلامی بینکاری کا شعبہ بھی قائم ہے اسلامی بینکاری کے حامی یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ یہ نظام نہ صرف کامیابی سے جل رہا ہے بلکہ تیز رفتاری سے ترقی کی منازل طے کر رہا ہے۔ اور سرمایہ کاروں کی بڑی تعداد اس جانب راغب ہو رہی ہے۔ عام لوگوں کا اعتماد بھی بڑھ رہا ہے۔ جبکہ دوسری طرف علوم دینیہ کے ماہر علماء کی غالب اکثریت کے نزدیک یہ ایک مشکلہ کا معاملہ ہے۔ بلکہ بعض حضرات تو اسکو اسلام کے نام پر دھوکا اور فراؤ ذریغہ دیتے ہیں ان کی رائے میں یہ اصل میں سراسر سودی نظام ہے کیونکہ عملاً دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے سوائے اسکے کہ اسلامی بینک شرعی اصطلاحات مرا بحکم، اجارہ اور مشارکہ وغیرہ استعمال کرتے ہیں یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اسلامی بینکاری ایک سازش ہے جس کا مقصد ان لوگوں کی دولت سے فائدہ اٹھانا ہے جو سودے نفرت کرتے ہیں اور وہ اپنے اس عقیدہ کی بنیاد پر روایتی بینکوں کے ساتھ کوئی معاملہ کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں۔

## اسلامی بینکوں پر تنقید کی وجہ:

ہمارے خیال میں اسلامی بینکنگ پر ہونے والی اس تنقید کے پیچھے یہ سوچ ہرگز نہیں ہے کہ ہماری میہشت کے لیے سودی نظام ناگزیر ہے یا اس جدید دور میں شرعی احکام قابل عمل نہیں رہے ”نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ ذَلِكَ“ بلکہ یہ ٹکوک و شبہات خود اسلامی بینک کاری کی عملی تطبیق کے پیدا کردہ ہیں۔ ذیل میں اس کی تفصیل ملاحظہ فرمائیں۔

اسلامی بینکوں میں رائج اجارہ کا مقصد تمویل (فانسٹنگ) ہے نہ کہ حقیقی اجارہ:

اسلامی بینکوں میں رائج معاملات جیسے اجارہ، مشارکہ متناقصہ وغیرہ سے بینک کی اصل غرض لوگوں کی مالی ضرورتیں پوری کر کے فائدہ اٹھانا ہے۔ حقیقی اجارہ یا شرکت کا ارادہ نہیں ہوتا۔ جہاں اجارہ اور شرکت کے نام پر صرف فانسٹنگ کے ذریعے فائدہ حاصل کرنا مقصود ہو وہ معاملہ جائز نہیں ہوتا کیونکہ معاملات میں مقصد کو دیکھا جاتا ہے نہ کہ الفاظ کو چنانچہ نبی ﷺ کا فرمان ہے:

((إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ أُمَّرِئٍ مَا نَوَى)) [صحیح بخاری:

باب کیف کان بداء الوحی]

”اعمال نیتوں پر موقوف ہیں اور ہر شخص کے لیے وہی ہو گا جس کی اس نے نیت کی۔“

قانون اسلامی کا معروف قاعدہ ہے

((العبرة في العقود لمقاصد المعانى لا للفاظ))

”عقود (Contracts) میں مقاصد اور معانی کا خیال رکھا جاتا ہے نہ کہ الفاظ کا“

عظمیم محدث امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((فعلم ان الا اعتبار في العقود والافعال بحقائقها ومقاصد هادون

ظواهر الفاظها و افعالها)) [اعلام الموقعين: ج ۲ ص ۲۸۰]

”معلوم ہوا کہ عقد اور افعال میں اصل انتبار ان کے حقائق اور مقاصد کا ہے۔ ظاہری الفاظ اور افعال کا نہیں۔“

اسلامی بینکاری کے معروف کارڈ اکٹریق یونیورسٹی کے لئے ہے:

((لو ان هذین الاثنين اللذين اشتراک کا فی مملکیۃ العقار اتفقاً ممنذ  
الاشتراك فی العقار علیٰ ان یسدد احدهما اقساطاً محددة ،  
یصبح مالکاً بعد ها للعقار کله ،سواء کان خلال المدة مستاجرًا  
للحصة شریکہ او غير مستاجر لها ،فإن هذا بنظری غير جائز  
و كذلك لو اتفقاً قبل الدخول فی شركة العقار ان یبيع احدهما  
لآخر حصته یبع تقسيط فهذا غير جائز لا ان یبع التقسيط غير  
جائز بل لانه شارکہ علیٰ ان یبيعه فعرف ان المراد ليس هو  
الشركة ولا البيع ولا الایجار انما المراد هو التمويل ،ودخول  
البيع والا یحاجر عليه انما الغرض هو الوصول الى فائدة من وراء  
هذا التمويل )) (المصارف الاسلامية:ص ٤١)

”اگر یہ دونوں جو ریل پر اپنی کی ملکیت میں شرکت دار ہیں شروع ہی سے اس بات  
پر اتفاق کر لیں کہ ان میں سے ایک متعینہ اقساط ادا کر کے مکمل پر اپنی کامالک بن  
جائے گا خواہ دورانی مدت شریک کے حصے کا کرایہ ادا کرے یا نہ، تو میری نظر میں یہ  
معاملہ جائز نہیں۔ اسی طرح اگر یہ دونوں ریل پر اپنی کی شرکت میں داخل ہونے  
سے پہلے اس پر تشقق ہو جائیں کہ ان میں سے ایک اپنا حصہ قبول میں دوسرے کو پیش  
دے گا یہ بھی جائز نہیں اس لیے نہیں کہ پیش فقط جائز نہیں بلکہ اس لیے کہ اس نے اس  
شرط پر شرکت داری کی ہے کہ وہ اپنا حصہ سے فروخت کر دے گا تو اس سے معلوم ہوا  
کہ شرکت، پیش اور اجارہ مقصود نہیں بلکہ مقصود تمویل ہے پیش اور اجارہ کو اس پر داخل  
کرنے کی غرض اس تمویل کے پردے میں فائدہ حاصل کرنا ہے“

شرح سود کو معیار بنانا:

● اسلامی بینک مرکب اور اجارہ وغیرہ کو جو اپنی اصل کے اعتبار سے طریقہ ہائے تمویل

(Modes of Financing) نہیں ہیں کو تمیلی سرگرمیوں کے لیے استعمال کرتے وقت اپنے نفع کا تعین شرح سود کے مطابق کرتے ہیں چنانچہ جامعہ دارالعلوم کراچی کے استاد اور اسلامی بینکاری کے سرگرم حامی جناب مولانا اکثر ابی اجازہ حمدانی لکھتے ہیں۔

”چوتھا مسئلہ یہ ہے کہ موجودہ حالات میں اسلامی بینک عام طور پر مردمہ بینکوں کے باہمی شرح سود کو معیار (Bench Mark) کے طور پر استعمال کر کے اپنے نفع یا کاریہ کا تعین کرتے ہیں جیسے پاکستان میں کابور (Kibor: Karachi inter bank offered rate) سود کی وہ شرح جس پر کراچی کے بینک ایک دوسرے سے لین دین کرتے ہیں۔) کو معیار بنایا جاتا ہے اس پر اعتراض کیا جاتا ہے کہ ایسا کرنا جائز نہیں۔ [اسلامی بینکاری، ایک حقیقت پسندانہ جائزہ: ص ۵۲]

مولانا موصوف نے اس کو جواز بخشی کے لیے جو تاویل کی ہے اس پر وہ خود بھی مطمئن نہیں یہی وجہ ہے کہ ایک صفحہ بعد ہی ”تبادل کی تلاش بھی کرنی چاہیے“ کا عنوان قائم کر دیا ہے۔ دوسری جگہ مرا جگہ میں نفع کو کابور کے ساتھ مربوط کرنے کے حوالے سے لکھتے ہیں:

”اس صورت میں اس اعتبار سے تو عقد درست ہو جاتا ہے کہ بیچ گئی چیز کی قیمت تعین ہو جاتی ہے لیکن اس اعتبار سے اس میں ناپسندیدگی کا عنصر شامل ہو جاتا ہے کہ اس میں ایک شرح سود کو بطور بیتفہ مارک استعمال کیا گیا ہے۔ اس لیے اسلامی بینکوں کو چاہیے کہ کوئی اسلامی بیتفہ مارک تشكیل دیں تاکہ اس ناپسندیدگی کے عضر کا بھی خاتمہ ہو سکے۔“ [اسلامی بینکاری اور غریر: ص ۶۵]

صدانی صاحب کے استاد گرامی مولانا مفتی تقی عثمانی صاحب جو متعدد اسلامی بینکوں کی شرعی رہنمائی کا فرض سرانجام دے رہے ہیں روز نامہ امت کو انشرو یو دیتے ہوئے ایک سوال کے جواب میں فرماتے ہیں:

”مثالی نظام مشارکہ اور مضاربہ معاشری انصاف فراہم کر سکتا ہے وہ وقت ابھی دور ہے کیونکہ مشارکہ اور مضاربہ کا استعمال Assests ساکن پر بہت کم ہوتا ہے اور استعمال کم ہوئے پھر ان کی بنیاد پر Investment کم ہے لہذا اس کی جگہ ثانوی نویں نویں کی

پراؤ کٹ اجارہ، مرا. بحہ، Diminishing Musharaika، وغیرہ استعمال کرتے ہیں۔ ان میں مشکل یہ ہے کہ Bench mark وہی رہتا ہے جو سودی نظام میں ہے۔ اس کے معانی یہ ہیں کہ آپ کو روپیہ ادھار دینے کی بجائے کتاب بیچ دی کہ چھ میں ب بعد دینا۔ کتاب بیچ لیکن نفع Fix کر دیا اور ایک مخصوص مدت بعد وصولی کا معابدہ کر لیا۔ اس منافع کمانے کا شیخ مارک وہی ہے جو سودی نظام کا ہے اس لیے اسلامی نظام کے معاشرے پر جواہرات ہونے چاہیے تھے وہ ابھی تک نہیں ہو رہے ہے۔ [روزنامہ امت: ۳۰ نومبر ۲۰۰۵ء ص ۵، ۷]

حضرت مفتی صاحب بجا فرماتے ہیں کہ اجارہ، مرا. بحہ ثانوی نویت کے پراؤ کٹ ہیں اور معاشرے پر ان کے وہ اثرات بھی مرتب نہیں ہو رہے جو اسلامی نظام کے ہونے چاہیں۔ تو کیا ہم یہ پوچھنے کی جسارت کر سکتے ہیں کہ پھر اس کو وقت کی ضرورت قرار دے کر فتووں کے ذریعے اسلامی ثابت کرنے کی کوشش کیوں کی جا رہی ہے؟

اسلامی بینکوں کا طریقہ بھی سودی بینکوں جیسا ہے:

مثلاً سودی بینک کھاتہ داروں کو معین منافع دیتے ہیں جو سود کے زمرہ میں آتا ہے۔ اسلامی بینک بھی یہی تاریخ دیتے ہیں ثبوت کے لیے دیکھنے روزنامہ نوائے وقت ۳۰ جولائی ۲۰۰۸ صفحہ ۲ پر ایمیر میں اسلامی بینک اور الفلاح اسلامی بینک کی طرف سے دیا گیا الگ الگ اشتہار۔ ایمیر میں اسلامی بینک نے اپنے اشتہار میں ۱.75 فیصد سالانہ منافع کا لامچ دیا ہے البتہ شارلگا کر ایک جانب باریک سایہ بھی لکھ دیا ہے:

”پانچ سالہ ڈیپاکیڈ پر گذشتہ ماہ کا اعلان کردہ منافع۔“

جبکہ الفلاح اسلامی بینک نے تین سالہ ٹرم ڈیپاکیڈ پر ۱۰.۱ فیصد ”حلال منافع“

دیتے کا وعدہ کیا ہے اور شارلگا کر باریک سایہ لکھ دیا ہے:

”یہ مذکورہ منافع جون ۲۰۰۸ء میں دیا گیا آئندہ مختلف ہو سکتا ہے۔“

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم ۱۱۵

یہ بشار نگ دراصل مخالفین کو چپ کروانے کے لیے ہے۔ ورنہ حقیقت میں سودی بینکوں کی طرح پہلے سے متعین منافع دیا جاتا ہے۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ الفلاح اسلامی بینک نے ۲۶ جولائی ۲۰۰۸ء کو اپنے ڈیپاک شریٹ کو جو لیٹر جاری کیا ہے اس میں شارکے بغیر صاف یہ لکھا ہے۔ ہمارے ہاں اکاؤنٹ کھلوا کر ہائی پرافٹ ریٹ حاصل کریں۔ اور مختلف ٹرم کے لیے مختلف طے شدہ ریٹ مقرر کیے گے ہیں۔

﴿ اگر آپ سودی بینک کے ساتھ لیز پر گاڑی لینے کا معاملہ کرتے ہیں تو بینک بینگ کے لیے رقم جمع کروانے کی تاریخ سے ہی اپنا کرایہ وصول کرنا شروع کر دے گا خواہ آپ کو گاڑی تین ماہ بعد ملے کیوں؟

اس لیے کہ سودی نظام کا تقاضا ہے کہ جو رقم بینک کے کھاتے سے نکل گئی ہے بینک کو اس کا سود وصول ہو۔ کلاسٹ کو گاڑی کب ملتی ہے بینک کو اس سے غرض نہیں۔ اسلامی بینکوں میں رائج اجراء میں بھی یہی ہوتا ہے مگر اس ترمیم کے ساتھ کہ اسلامی بینک ان تین ماہ کا کرایہ گاڑی ملنے کے بعد اس طرح وصول کرتا ہے کہ یا تو اس کو تمام اقساط میں ایڈ جسٹ کر دیتا ہے یا پہلی قسط زیادہ رکھ کر یکمیٹ وصول کر لیا جاتا ہے۔ ثبوت کے لیے دیکھیے ماہر اسلامی بینکاری جناب محمد ایوب کی کتاب Undre standing Islamic Finance صفحہ: ۲۹۶۔ اسلامی بینک ان تین ماہ کا کرایہ سودی طریقہ کار کے تحت ہی لیتا ہے۔

تا خیر پر جرمانہ:

﴿ سودی بینکوں کی طرح اسلامی بینک بھی ادائیگی میں تاخیر پر جرمانہ کرتے ہیں جو کہ اسلامی بینک کے زیر گمراہی قائم خیراتی فنڈ میں جمع کروایا جاتا ہے۔ یہاں بھی سودی فارمولہ اختیار کیا جاتا ہے کہ ایک تو جرمانہ واجب الادار قم کے ناسب سے عائد کیا جاتا ہے اور دوسرا تاخیر کی مدت بڑھنے کے ساتھ جرمانہ کی رقم میں اضافہ ہوتا جاتا ہے۔

شریعت میں تاخیر پر جرمانہ کا تصور نہیں ہے:

قرآن و حدیث میں تاخیر پر جرمانہ کا تصور موجود نہیں اور نہ ہی فقہاء اس کی اجازت



دیتے ہیں۔ امام مالک رض فرماتے ہیں:

((لا يحل ذنب من الذنب مال انسان و ان قتل نفسها))

[الطرق الحكمية: ص ٢٤٧]

”قتل سمیت کوئی گناہ انسان کے مال کو حلال نہیں کرتا۔“

امام شافعی رض فرماتے ہیں:

((انسا العقوبة في الابدان لا في الاموال)) [سنن بیهقی باب

ما يستدل به على ترك تضييف الغرامه: ص ٢٨٨]

”سراصر جسمانی ہے نہ کہ مالی۔“

فقہ حنبلی کی معروف کتاب المغنى میں ہے:

((والتعزير يكون بالضرب والحبس والتوبخ ولا يحوز قطع

شيء منه ولا جرمه ولا اخذ ماله لأن الشرع لم يرد بشيء من

ذلك عن أحد يقتدي به)) [ابضنا۔ ج ٢٠، ص ٣٦٩]

”تعزیر مارنے، قید کرنے اور ڈانٹ ڈپٹ کے ذریعے ہوتی ہے اس کا کوئی حصہ کامیابی نہیں۔ اس کا کوئی حصہ کامیابی نہیں۔ اس کے ذریعے ہوتی ہے اس کا کوئی حصہ کامیابی نہیں۔ اس کے ذریعے ہوتی ہے اس کا کوئی حصہ کامیابی نہیں۔“

فقہاء حنفیہ کے نزدیک بھی مالی جرمانہ جائز نہیں۔ چنانچہ علامہ ابن نجیم حنفی رض

لکھتے ہیں:

((والحاصل ان المذهب عدم التعزير بأخذ المال)) [البحر الرائق

شرح کنز الدفائق: فصل في التعزير ج ١٣ ص ١٦٨]

”خلافہ کلام یہ ہے کہ حنفی مذهب کے مطابق مال لے کر تعزیری سزا جائز نہیں۔“

فاؤنڈر دارالعلوم دیوبند میں درمنصار کے حوالے سے لکھا ہے:

((لا يأخذ المال في المذهب)) [فتاویٰ دارالعلوم: ج ١٢،

ص ٢٥٢]

”خنی نہ بہ کے مطابق مالی جرمانہ درست نہیں۔“

نیز اسی صفحے کے آخر میں ہے کہ جرمانہ مالی شرعاً درست نہیں۔

امام طاب بْنُ عَوْنَانَ کے قول سے غلط استدلال:

اسلامی پیشکوں کے بعض حامی جرمانہ کے حق میں امام طاب بْنُ عَوْنَانَ کے اس قول سے استدلال کرتے ہیں۔

((اما اذا التزم المدعى عليه للمدعى انه ان لم یوفه حقه في وقت  
کذا و کذا فله عليه کذا و کذا فهذا لا يختلف في بطلانه لانه  
صريح الربا.....الى قوله واما اذا التزم انه لم یوفه حقه في وقت  
کذا فعليه کذا الفلان او صدقة للمساكين فهذا هو محل  
الخلاف)) [اسلام اور جدید معيشت و تجارت: ص ۱۲۵، ارثی عثمانی، بحوالہ تحریر  
الکلام في مسائل الالتزام]

”جب مدع اعلیٰ مدعا کے لیے اپنے اوپر یہ لازم کر لے کہ اگر وہ اس کا فلاں وقت پر حق  
ادا نہیں کرے گا تو وہ اس کو اتنی رقم ادا کرے گا تو اس کے باطل ہونے میں کوئی  
اختلاف نہیں کیونکہ یہ صریح سود ہے اور جب یہ پابندی عائد کر لے کہ فلاں وقت اس  
کا حق ادا نہ کیا تو میں اتنے پیسے فلاں کو دونوں گایا مسائکین پر صدقہ کروں گا تو اس کے  
جوائز میں (قضاء اخلاق) اختلاف ہے۔“

اگر غور کیا جائے تو امام طاب بْنُ عَوْنَانَ کے اس قول سے اسلامی پیشکوں میں راجح مالی  
جرمانہ کا جواز ثابت نہیں ہوتا۔

● ایک تو اس لیے کہ اسلامی پیشکوں میں تاخیر پر جو جرمانہ وصول کیا جاتا ہے وہ واجب الادا  
رقم کے تناصب سے ہوتا ہے اور مدت بڑھنے کے ساتھ ساتھ اس میں اضافہ بھی  
ہوتا جاتا ہے جبکہ امام طاب بْنُ عَوْنَانَ کا یہ مفہماً قطعاً نہیں ہے۔

● دوسرا اس لیے کہ امام طاب بْنُ عَوْنَانَ نے نہیں فرمایا کہ وہ یہ کہے کہ میں اتنی رقم قرض خواہ

کو دوں گایا اس کی وساطت سے صدقہ کروں گا بلکہ انہوں نے تو فرمایا ہے کہ مدیون (Debtor) یہ کہے کہ میں اتنی رقم فلاں کو یعنی کسی دوسرے کو دوں گایا مساکین پر صدقہ کروں گا اسلامی بینکوں میں یہ شرط ہوتی ہے کہ وہ اتنا جرمانہ بینک کے زیرگرانی قائم خیراتی فنڈ میں جمع کروائے گا۔

● تیرا اس لیے کہ امام طاہب رض نے التزام کا لفظ بولا ہے جس کا مطلب ہے کہ مدیون اپنے ذمہ یہ لے نہ کر دوسرا شخص یہ شرط لگائے۔ اس کے برعکس اسلامی بینکوں میں بینک کی طرف سے یہ شرط ہوتی ہے۔ اسلامی بینکاری کے حامی کہتے ہیں کہ ٹھیک ہے شریعت میں تاخیر پر جرمانہ درست نہیں مگر چونکہ اس سے بینک کی آمدن میں اضافہ نہیں ہوتا اس لیے یہ جائز ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ بے شک بینک کی آمدن میں اضافہ نہیں ہوتا مگر مدیون کی جیب سے تو اتنی رقم نکل جاتی ہے شریعت کا یہ منشا تو ہرگز نہیں کہ قرض خواہ کی آمدن میں اضافہ ہو تو جرمانہ ناجائز ہے ورنہ جائز۔ اور فقہاء کے حوالے سے جو عبارتیں ہم نے نقل کی ہیں وہ بھی اس تاویل کو قبول کرنے سے اباء کر رہی ہیں۔

### اسلامی بینک نان رسک ہیں:

● سودی بینکوں کی طرح اسلامی بینک بھی Non Risk ہیں۔ اس کی واضح مثال یہ ہے کہ جب کوئی اسلامی بینک کے ساتھ مراہجہ یا اجارہ کا معاملہ کرنے جاتا ہے تو بینک اس سے اچھی خاصی رقم جو عام طور پر مطلوبہ چیز کی قیمت کا دس فیصد ہوتی ہے ٹوکن منی (ماش جدیدیہ) کے نام سے وصول کرتا ہے تاکہ اگر بعد میں وہ شخص چیز لینے سے انکار کر دے اور بینک کو وہ چیز دوسری جگہ قیمت لگت سے کم پر فروخت کرنی پڑے تو بینک اس ٹوکن منی سے اپنا نقصان پورا کر سکے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کیا اسلامی بینکوں کے نزدیک یہ خطرہ مول یعنی رسک میں شامل نہیں؟ ممکن ہے اسلامی بینکنگ کے محققین فرمائیں کہ ہمارے نزدیک اس قسم کے خطرے میں پڑنا رسک میں شامل

نہیں اس پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر دوسری جگہ بیچنے پر بینک کو فائدہ ہو کیا وہ یہ نفع خریداری کا آڈر دینے والے شخص کو دینے کے لیے تیار ہے؟ ظاہر ہے بینک اس پر تیار نہیں ہو گا۔ اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب بینک نقصان اٹھانے کے لیے تیار نہیں تو نفع کس بیان پر لیتا ہے؟

اسلامی بینکاری کے حامیوں کا نقطہ نظر یہ ہے کہ بینک چونکہ تجارتی ادارہ نہیں اس لیے بینک کے لیے اس طرح کا خطرہ مول یعنی ممکن نہیں اس کا جواب یہ ہے کہ یہ تو ان لوگوں کے موقف کی تائید ہے جو کہتے ہیں کہ بینک صرف کاغذوں کی حد تک کاروبار کرتا ہے عملًا اس کا کاروبار سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

اسلامی بینکنگ کے حامی جس کو رسک قرار دیتے ہیں وہاں بھی بینک خود کو ان شورنس کے ذریعے محفوظ رکھتا ہے اور ان شورنس کی رقم بھی لاگت میں شمار کر کے کلاںٹ سے وصول کر لیتا ہے۔ یعنی رسک کی ساری ذمہ داری کلاںٹ کی ہے۔ اسلام میں حقیقی رسک اٹھائے بغیر نفع لینے کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

اسلامی بینکوں میں رانچ طریقہ ہائے تمویل کی حقیقت:

علاوہ ازیں اسلامی بینکوں میں سرمایہ کاری اور لوگوں کی مالی ضرورتیں پوری کرنے کے جو طریقے مضاربہ، مرا بحہ، مشارکہ، اجارہ اور بیع تورق رانچ ہیں وہ اس سادہ صورت میں موجود نہیں جو کتب حدیث و فقہ میں بیان ہوئی ہیں۔ جیسا کہ ذیل کی تفصیل سے ثابت ہوتا ہے۔

مضاربہ:

اسلامی بینکوں میں زیادہ تر کھاتے مضاربہ کی بیاناد پر کھولے جاتے ہیں۔ مضاربہ کو قراض اور معاملہ بھی کہا جاتا ہے اس کا اطلاق کاروبار کی اس صورت پر ہوتا ہے جس میں ایک شخص جس کو رب المال (مال کا مالک) کہتے ہیں کا سرمایہ ہوتا ہے اور دوسرਾ شخص جس کو مضارب یا عامل کہا جاتا ہے اس سرمایہ کی بیاناد پر تجارت کرتا ہے۔ اس تجارت سے جو نفع



دبور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی عکم  
120 حاصل ہوتا ہے اس میں دونوں آپس میں طے شدہ تناسب سے شریک ہوتے ہیں۔ چنانچہ  
امام نووی فرماتے ہیں:

((القراض والمضاربة ان يدفع اليه ما لا ليتجره فيه والربع

مشترک)) [المنهاج : کتاب القراءض ج ۱ ص ۲۲۹]

”قراءض اور مضاربة کا یہ مطلب ہے کہ ایک شخص دوسرے کو مال دے کر وہ اس میں  
تجارت کر لے اور نفع دونوں میں مشترک ہو۔“

نیل المآرب میں ہے:

((وہی شرعاً ان يدفع انسان من ماله الى انسان آخر شيئاً او يكون  
له تحت يده على سبيل الوديعة او الغصب مال وياذن له ليتجره فيه  
ويكون الربع بينهما بحسب ما يتفقان عليه)) [نیل المآرب شرح

دلیل الطالب ص ۱۹۴]

”مضاربة کا شرعی معنی یہ ہے کہ ایک شخص دوسرے کو اپنے مال میں سے کچھ دے یا اس  
کا مال پہلے ہی سے بطور امانت اس کے پاس پڑا ہو یا اس نے غصب کر کھا ہوا اور وہ  
اس کو اجازت دے دے کر وہ اس میں تجارت کرے اور نفع ان دونوں کے درمیان  
اس تناسب سے ہو گا جس پر وہ متفق ہوں۔“

الملخص الفقہی میں مضاربة کا مفہوم یوں بیان ہوا ہے:

((دفع مال معلوم لمن يتجربه ببعض ربحه)) [ايضاً - ۲ - ص ۷۱]  
”نفع کے کچھ حصے کے بد لے مال اس شخص کے حوالے کرنا جو اس کو تجارت  
میں لگائے۔“

مضاربة کی صورت میں اگر تجارت میں خسارہ ہو جائے تو اس کا ذمہ دار صرف رب  
مال ہوتا ہے۔ مضارب اس میں حصہ دار نہیں ہوتا سوائے اس کے کہ وہ اپنی محنت کے شرہ  
سے محروم رہتا ہے جیسا کہ حضرت علیہ السلام سے منقول ہے:

(الوضيعة على المال والربح على ما اصطلحوا عليه))

[مصنف عبد الرزاق: ج ٨ ص ٢٤٨]

”خساره رب المال کا ہوگا اور نفع اس تابع سے جس پر انہوں نے اتفاق کیا ہو۔“

مضارب کی حیثیت:

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک مضارب کی چار حیثیتیں ہیں:

(١) ائمہ (٢) اجیر (٣) وکیل (٤) شریک

وہ فرماتے ہیں کہ ایمن تودہ اس اعتبار سے ہے کہ مال اس کے قبضہ میں ہے اور مال میں تصرف کے اعتبار سے وہ وکیل ہے (مال کے مالک کا نامانندہ) اور عملی اعتبار سے اجیر ہے جب اس مال میں نفع حاصل ہو جائے تو توبہ وہ شریک ہوگا۔ [الملخص الفقہی: ج ٢ ص ٧١]

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں جو مال مضارب کے حوالے کیا گیا ہے وہ اس کے پاس امانت ہے اور وہ اس میں وکیل بھی ہے کیونکہ وہ مال کے مالک کے حکم سے تصرف کرتا ہے جب فائدہ ہوتا ہے کیونکہ اپنے عمل کی بدولت مال کے ایک حصے کا مالک بن چکا ہے۔ [ہدایہ مع البناء: ج ١٠ ص ٤٤، ٤٥]

مضارب کی شرطیں:

مضارب میں جن شرطوں کا پایا جانا ضروری ہے ان میں سے ایک بیانی شرط یہ ہے کہ نفع میں فریقین میں سے ہر ایک کے حصہ کا تابع پہلے سے طے ہو۔ مثلاً نفع رب المال اور مضارب میں برابر تقسیم ہوگا یا رب المال نفع کے ساتھ فیصد اور مضارب چالیس فیصد کا حقدار ہوگا کیونکہ مضارب میں اصل عقد منافع پر ہوتا ہے اگر یہ مجبول ہو تو مضاربہ فاسدہ ہو جائے گا۔ جیسا کہ بداع الصنائع ج ١٣ ص ١٧ ایں ہے۔ امام مالک کے نزدیک نفع کی تقسیم کے وقت رب المال کا موقع پر موجود ہونا بھی ضروری ہے چنانچہ موطا میں ہے:

((قال مالک: فی رجل دفع الی رجل مالا فرضا فعمل به فربح  
فارادا ان يأخذ حصته من الربح وصاحب المال غائب قال

لاینبغی لہ ان یاحد منہ شبیا الا بحضورہ صاحب (المال))

[کتاب القراء: باب المحاسبہ فی القراء]

”اس شخص کے بارے میں جو دوسرے کو مضاربہ کی بنیاد پر مال دیتا ہے وہ اسے کام میں لا کر نفع حاصل کرتا ہے اب وہ یہ چاہتا ہے کہ رب المال کی غیر موجودگی میں ہی نفع سے اپنا حصہ لے امام مالک نے فرمایا جب تک مال کا مالک موجود نہ ہو اس کو یہ حق نہیں پہچتا۔“

اسی طرح اگر کسی آدمی نے دوسرے کو مضاربہ کی بنیاد پر مال دیا اس نے تجارت کے ذریعے نفع کیا پھر راس المال کو الگ کر کے نفع سے اپنا حصہ لے لیا اور رب المال کا حصہ گواہوں کی موجودگی پر مال میں شامل کر دیا، امام مالک فرماتے ہیں کہ جب تک مال کا مالک موجود نہ ہو نفع تقییم کرنا درست نہیں۔ اگر مضارب نے از خود کوئی چیز لی ہو تو وہ اسے واپس کرے حتیٰ کہ مال کا مالک اپنا مال وصول پالے پھر جو باقی بچے اس کو دونوں آپس میں تقسیم کر لیں۔ [حوالہ مذکورہ]

امام مالک رض کی بات ہر لحاظ سے عقلی میزان پر پورا ارتقی ہے اس لیے کوئی دانشور اس سے اختلاف نہیں کر سکتا۔ بات تو سیدھی ہی ہے کہ جب رب المال اور مضارب دونوں نفع میں شریک ہیں تو کیا اس کا فرض نہیں کہ وہ رب المال کو اعتماد میں لے اور بتائے کہ میں نے یہ کاروبار کیا اتنے اخراجات آئے باقی یہ نفع ہے نہ کہ باقی سب فیصلے خود ہی کر لے۔

مضاربہ کا میدان:

اکثر فقهاء کے نزدیک مضاربہ کا مال تجارتی سرگرمیوں کے علاوہ استعمال نہیں کیا جا سکتا

چنانچہ امام نووی رض فرماتے ہیں:

((عقد القراء يقتضي تصرف العامل في المال بالبيع والشراء،

فإذا قارضه على أن يشتري به نخلا يمسك رقابها ويطلب

ثمارها لم يجز لانه قيد تصرفه الكامل بالبيع والشراء، ولأن

القراض مختص بما يكون النساء فيه نتيجة البيع والشراء وهو في النخل نتيجة عن غير بيع وشراء فبطل أن يكون قرضا ولا يكون مساقاة، لأن عاقده على جهة لها قبل وجود ملكها، وهذا لو قارضه على شراء دواب أو مواثي يحبس رقابها ويطلب نتاجها

لم يجز لمن أذكرنا)) [المجموع: ج ٤ ص ٣٧١]

”عقد مضاربة يه تقاضاً كرتاً“ كمضارب مال میں خرید و فروخت کے ذریعے تصرف کرے چنانچہ جب وہ اس طرح مضاربہ کرے کہ وہ اس مال سے کھوروں کے درخت خریدیگا اور ان سے پھل حاصل کرے گا تو یہ جائز نہیں کیونکہ قید یہ ہے کہ کامل تصرف خرید و فروخت کے ذریعے ہو اور دوسری وجہ یہ ہے کہ مضاربہ ان معاملات کے ساتھ مختص ہے جہاں مال میں اضافہ خرید و فروخت کے نتیجے میں ہو جبکہ کھوروں میں یہ اضافہ خرید و فروخت کے نتیجے میں نہیں اس لیے اس کا مضاربہ باطل تھا اور یہ مساقات کا معاملہ بھی نہیں ہو سکتا کیونکہ اس صورت میں یہ کھوروں کی ملکیت وجود میں آئے سے پہلے مجہول درختوں پر عقد ہو گا اسی طرح اگر اس طرح مضاربہ کر لے کہ وہ جانور یا مومی خریدے گا جو بذات خود تو اس کے پاس محفوظ ہو گئے مگر ان کی پیدا وار حاصل کرے گا تو یہ بھی جائز نہیں وجہ یہی ہے جو ہم نے اوپر ذکر کی ہے یعنی یہ نفع خرید و فروخت کے نتیجے میں حاصل نہیں ہوا۔

دوسری جگہ لکھتے ہیں:

((لو قارضه على أن يشتري الحنطة فيطحنها ويحجزها والطعام ليطيخه ويبيعه والغزال ليس حجمه والثوب أو ليقصده والدبغ بينهما فهؤ فاسد.....قارضه على دراهم على أن يشتري نخيلا أو دواب أو مستغلات ويمسك رقابها لثمارها ونتاجها وغلاتها وتكون الفوائد بينهما فهو فاسد لأنه ليس ربحا بالتجارة بل من عين

المال)) [روضۃ الطالبین: ج ۲، ص ۱۸۸]

”اس کا مطلب یہی ہے کہ مضاربہ کا مال تجارتی سرگرمیوں کے علاوہ دوسری پیدا اور دیگر میوں میں استعمال نہیں ہو سکتا جیسے کوئی اس بات پر مضاربہ کر لے کہ وہ گندم خرید کر اسے بیچے گایا اور نفع و دنوں میں تقسیم ہو گا تو یہ مضاربہ فاسدہ ہو گا کیونکہ یہ نفع تجارت کے ذریعے حاصل نہیں ہوا بلکہ خود مال سے جنم لیا ہے“  
امام ابوالقاسم عبدالکریم الرافعی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((لو قارضه على ان يشتري الحنطة فطبخها و يختبرها و الطعام ليطبخ به و يبيع والربح بينهما فهو فاسد ان الطبع والخبر و نحوهما اعمال مضبوطة يمكن الاستئجار عليها وما يمكن الاستئجار عليه فليس يعني عن الفرائض انما القراء لاما لا يجوز الاستئجار عليه وهو التجارة التي لا ينضبط قدرها)) [فتح القدیر شرح

الوحيز: ج ۱۲ ص ۱۱]

”یعنی مضاربہ کے مال سے صرف تجارت کی جاسکتی ہے دوسرے نفع بخش کاموں میں لگانے کی اجازت نہیں کیونکہ مضاربہ دہاں ہوتا ہے جہاں اجارہ نہ ہو سکے اور وہ تجارت ہے جہاں اجارہ ہو سکے دہاں مضاربہ کی ضرورت نہیں ہوتی۔“

فہرہء حنفیہ کے نزدیک بھی مضاربہ کا مال صرف تجارت اور اس سے متعلقہ سرگرمیوں میں ہی لگایا جاسکتا ہے جیسا کہ ہدایہ میں ہے:

((فینتظم العقد صنوف التجارة وما هو من صنيع التجار))

[ہدایہ مع البناء: ج ۱۰ ص ۵۲]

دوسری جگہ ایک مسئلہ کی وضاحت میں لکھتے ہیں کہ یہ امام محمد اور امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہما کے نزدیک اس لیے جائز نہیں کہ یہ تجارت میں شامل نہیں اور عقد مضاربہ کا مقصود صرف تجارت میں کسی کو ایجنت بنانا ہے مزید لکھتے ہیں کہ ”جب یہ تجارت نہیں تو مضاربہ میں بھی شامل نہیں۔“ [ہدایہ مع البناء: ج ۱۰ ص ۸۷]

علامہ زکریا انصاری بیہقی قم طراز ہیں:

((لَوْ قَارَضَهُ عَلَىٰ أَن يَشْتَرِي بِالدَّرَاهِمِ نَحْلًا لِيَسْتَغْلِهُ، وَالرَّبُّ يَنْهَمَا؛ لِأَنَّ مَا حَصَلَ لَيْسَ بِتَصْرُّفِ الْعَامِلِ، وَإِنَّمَا هُوَ مِنْ عَيْنِ الْمَالِ)) [البهجة الوردية: باب القراض ج ۱ ص ۴۸۰]

”اگر کوئی یوں مضاربہ کر لے کہ وہ درہموں سے کھجوروں کے درخت خریدے گا تاکہ ان کی آمدن حاصل کرے اور نفع دونوں کے درمیان تقسیم ہو گا تو یہ بھی جائز نہیں کیونکہ اس صورت میں جو نفع حاصل ہوا ہے وہ مضاربہ کے تصرف کا نتیجہ ہے وہ تමال کا اپنا حصہ ہے۔“

مذکورہ بالاعبار تین اس امر کا یہیں ثبوت ہیں کہ ان جلیل التدریف فہاء کے نزدیک مضاربہ کا مال تجارتی سرگرمیوں کے علاوہ دوسرے نفع بخش منصوبوں میں استعمال نہیں ہو سکتا۔ ایک تو اس لیے کہ دوسرے منصوبوں کے ذریعے جو فائدہ حاصل ہو گا وہ مضاربہ کی محنت کی بجائے خود مال کا نتیجہ ہو گا۔ جیسا کہ امام نووی بیہقی اور علامہ زکریا انصاری بیہقی نے ذکر کیا ہے۔

اور دوسرہ اس لیے کہ مضاربہ صرف اس چیز میں ہوتا ہے جو غیر منضبط ہو اور وہ صرف تجارت ہے۔ جہاں اجرہ ہو سکے وہاں مضاربہ کی ضرورت نہیں ہوتی جیسا کہ امام عبدالکریم الرافی نے ذکر کیا ہے۔

چونکہ دلائل کے اعتبار سے یہ نقطہ نظر قوی ہے اس لیے اسلامی بینکاری کے حامی بھی یہ تسلیم کرنے پر مجبور ہیں کہ بنیادی طور پر مضاربہ تجارت میں ہی ہوتا ہے۔ دوسرے زرعی اور صنعتی منصوبوں میں اس کا استعمال اس کے مفہوم میں وسعت پیدا کر کے کیا جانے لگا ہے چنانچہ عالمی سطح پر اسلامی بینکوں کی شرعی رہنمائی کے لیے قائم تنظیم ”هیئتہ المحاسبة والمراجعة للمؤسسات المالية الإسلامية“ Accounting And Auditing Organization for Islamic Financial Institutions (مخفف: AAOFI) کے شائع کردہ المعايير الشرعية میں ہے۔

((والمضاربة من الصيغ التي تستخدم غالبا في التجارة ثم توسيع استخداماتها حتى شملت مجالات الاستثمار التجارية والزراعية والصناعية والخدمة وغيرها)) ( ايضاً ص ٢٣٢ )

”مضاربة ان طریقوں میں سے ہے جو زیادہ تر تجارت میں استعمال کیا جاتا ہے پھر اس کے استعمال میں وسعت پیدا ہو گی یہاں تک کہ تجارتی، زرعی اور صنعتی سرمایہ کاری وغیرہ کو بھی شامل ہو گیا۔“

مضاربہ کے مفہوم میں یہ وسعت کس نے پیدا کی کہ کب کی اور کس بیان پر کی؟ ہمیں پورا یقین ہے کہ اسلامی بینکنگ کے حامیوں کے پاس اس کا کوئی ایسا جواب نہیں ہے جو اہل علم کو مطمئن کر سکے یہی وجہ ہے کہ المعايير الشرعية کے قابل احترام علماء کرام نے اس کے متعلق اس سے زیادہ لب کشائی نہیں فرمائی۔

اسلامی بینکوں میں راجح مضاربہ کی حقیقت:

اگر اسلامی بینکاری کا گھری نظر سے مطالعہ کیا جائے تو صاف پتہ چلتا ہے کہ اسلامی بینکوں میں راجح مضاربہ میں اوپر بیان کردہ اصولوں اور شرطوں کا پوری طرح خیال نہیں رکھا جاتا اور نہ ہی یہ عدل و انصاف پر مبنی ہے۔ اسکی وضاحت کے لیے ذیل کی سطور ملاحظہ فرمائیں۔

اگرچہ اسلامی بینکوں میں یہ سہولت موجود ہے کہ اگر کوئی ڈیپازیٹریہ جانتا چاہے کہ لفظ کی تقسیم کس تابع سے ہو گی تو متعلقہ بینک کے ذمہ دار ہٹانے کے پابند ہیں یا وہ خود بھی بینک کی ویب سائٹ پر دیکھ سکتا ہے مگر ساتھ ہی یہ بھی ہوتا ہے کہ ڈیپازیٹر سے جو فارم پر کروایا جاتا ہے اس میں صاف لکھا ہوتا ہے کہ بینک یہ تابع تبدیل کرنے کا بھی جائز ہے تاہم اس صورت میں بینک کی ذمہ داری ہو گی کہ وہ تبدیل شدہ تابع اپنی ویب سائٹ پر جاری کرے یا لکھ کر نوٹس یورڈ پر آویز ادا کرے۔ اب یہ تبدیل شدہ تابع کتنی مدت کے لیے ہو گا اس کا ذکر نہیں ہوتا اس سے یہ معاملہ ناجائز ہو

جاتا ہے۔ اسلامی بینکنگ کے مودیدین بھی اس بات کے قائل ہیں کہ یہ صراحت ہوئی چاہیے کہ نفع کی تقسیم کا یہ فارمولہ کب تک چلے گا۔ [دیکھیے: المعايير الشرعية ص: ۲۲۴]

اسلامی بینکوں میں نفع کی تقسیم کے لیے رقم کی کمی بیشی کی بنیاد پر ڈیپا زیسٹر کی رقم کا الگ الگ وزن مقرر کیا جاتا ہے جس کی رقم زیادہ ہو اس کا وزن زیادہ رکھا جاتا ہے اور جس کی رقم تھوڑی ہو اس کا کم۔ مثلاً میزان بینک کی ویب سائٹ سے حاصل کردہ معلومات کے مطابق ماہ پر میں 2008ء کا وتحُج اسائنسڈ یوں ہے: اگر رقم 10,000 سے لیکر ایک لاکھ سے کم تک ہو تو وتحُج اسائنسڈ 0.31 ہو گا اور اگر رقم ایک لاکھ سے لیکر 0.99 ملین تک ہو تو وتحُج اسائنسڈ 0.36 تک ہو گا۔ گویا اسلامی بینکوں میں کم رقم رکھوانا جرم ہے جس کی سزا یہ ہے کہ اس کی رقم کا وزن کم رکھا جائے۔ وتحُج اسائنسڈ کو رقم کی کمی بیشی سے مربوط کرنا عدل کے خلاف ہے۔ ۱۹۸۷ء میں خود اسٹیٹ بینک اسکو غلط کہہ چکا ہے۔ دیکھیے D-C-B کا جاری کردہ سرکیولر نمبر 6 بتاریخ 12-7-1987ء۔

یہاں ایک اور زیادتی بھی کی جاتی ہے وہ یہ کہ مضاربہ میں بینک کی اپنی رقم بھی ہوتی ہے بینک اس کا وتحُج اسائنسڈ ڈیپا زیسٹر سے مختلف رکھتا ہے۔ مثلاً اسی ماہ اپریل میزان بینک نے اپنی رقم کا وتحُج اسائنسڈ 1.7 رکھا ہے۔ یہ فرق خود اس اصول کے بھی خلاف ہے وہ اس طرح کہ اگر بینک نے مثلاً مضاربہ میں ایک ارب روپیہ لگایا ہے اور اس میں فوے کروڑ کھاتہ دار کا اور دس کروڑ بینک کا تو اس اصول کے مطابق کھاتہ داروں کے وتحُج اسائنسڈ بینک کی رقم سے زیادہ ہو جانا چاہیے۔ کیونکہ مجموعی اعتبار سے کھاتہ داروں کی رقم زیادہ ہے لیکن بینک نے اتنا اپنی رقم کا وتحُج اسائنسڈ زیادہ رکھا ہوتا ہے۔ ممکن ہے یہاں کسی کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہوتا ہو کہ جب اسٹیٹ بینک نے ۱۹۸۷ء میں اس سے روک دیا تھا پھر اسلامی بینک ایسا کیوں کر رہے ہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ بعد میں جب کچھ وجہ کی بنا پر یہ پابندی اٹھائی گئی تو اسلامی بینکوں نے بھی اس سے فائدہ اٹھایا مگر سوال یہ ہے کہ کیا اسٹیٹ بینک کی پابندی ختم ہونے سے ایک غلط کام جائز ہو جاتا ہے اگر یہ اصول درست ہے تو بینک

اور کھاتہ دار دونوں کے لیے یکساں ہونا چاہیے۔

-Islami بینکوں میں راجح مضاربہ میں تیسری خرابی یہ ہے کہ ڈیپاٹی ڈپاٹی بینک کا شریک ہے۔ اس ناطے بینک پر لازم ہے کہ اس کو اعتماد میں لے جس طرح بینک اپنے شیرٹ ہولڈرز کے ساتھ معاملہ کرتا ہے اور بورڈ آف ڈرائیکٹر شیرٹ ہولڈرز کی نمائندگی کرتا ہے۔ بینک سے متعلقہ ہر چیز اس کے علم میں ہوتی ہے۔ اس کے عکس ڈیپاٹی ڈپاٹی کو کوئی علم نہیں ہوتا کہ بینک کیا کر رہا ہے اور کتنا نفع ہوا ہے جو بینک دے دے کھاتہ دار پر اس کو قبول کرنا فرض ہوتا ہے۔ اسلامی بینکوں کے فارمز میں بھی یہ درج ہوتا ہے کہ بینک نے جو نفع تقسیم کر دیا ڈیپاٹی ڈپاٹی اس کو قبول کرنے کا پابند ہو گا کسی کو اعتراض کا حق نہیں ہو گا۔ ہم اسلامی بینکاری کے حامیوں سے پوچھتے ہیں کہ کیا یہ شرط قرین انصاف ہے؟

اسلامی بینکاری کے سکالرڈ اکٹر رفیق یونس مصری اسلامی بینکنگ میں حاصل موانع اور مشکلات ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

((الا ان المودعين يشكون من صعوبة اخري هي انهم شركاء فيما بينهم بالمال ولكنهم مشتتون لا تجمعهم اى جمعية او هيئة لحماية مصالحهم حيال المساهمين في المصرف الذين تجمعهم جمعية عمومية ويمثلهم مجلس ادارة)) (المصارف الاسلامية: ص ۲۵)

” بلاشبہ ڈیپاٹی اکٹر اور مشکل کا شکوہ کرتے ہیں وہ یہ کہ وہ مال کے ساتھ بینک کے شریک ہیں لیکن بینک میں حصہ دار جنکی نمائندگی بورڈ آف ڈرائیکٹر کر رہا ہوتا ہے کے مقابلے میں ان کے مفادات کے تحفظ کے لیے کوئی تنظیم یا بورڈ نہیں۔“

چوچھی بڑی خرابی یہ ہے کہ اسلامی بینک فقہاء کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق مضاربہ کا مال صرف تجارت میں ہی نہیں لگاتے بلکہ دوسرے منصوبوں پر بھی لگاتے ہیں۔

مراہجہ:

مروجہ اسلامی بیکوں نے فائنسگ کے جو مختلف طریقے متعارف کرائے ہیں ان میں سرفہرست مراہجہ ہے۔ جس کو اسلامی بینکنگ کے نام پر وسیع پیمانے پر فروغ حاصل ہوا ہے۔ بیع مراہجہ کا مفہوم یہ ہے کہ فروخت کنندہ کوئی چیز اس وضاحت کے ساتھ یعنی کہ میں نے یہ اتنے میں خریدی ہے اور اب اتنے منافع کے ساتھ فلاں قیمت پر تمہیں فروخت کرتا ہوں۔

چنانچہ علامہ موفق الدین ابی محمد عبد اللہ بن احمد بن محمد قد امامہ حنبل مقدسی فرماتے ہیں:

((مَعْنَى بَيْعِ الْمُرَابَحَةِ، هُوَ الْبَيْعُ بِرَأْسِ الْمَالِ وَرِبْعٌ مَعْلُومٌ،  
وَيُشَرِّطُ عِلْمُهُمَا بِرَأْسِ الْمَالِ فَيَقُولُ رَأْسُ مَالِيٍ فِيهِ أَوْ هُوَ عَلَى  
بِيَمَائِهِ بِعْتُكَ بِهَا، وَرِبْعُ عَشَرَةً)) [المعنى: ۶، ص، ۲۶۶]

”مراہجہ کا معنی ہے اصل لائگت اور متعین نفع کے ساتھ فروخت کرنا اس میں ضرور ہے کہ فروخت کنندہ اور مشتری کو اصل لائگت معلوم ہو، چنانچہ یعنی وہا کہے کہ اس میں میرا اصل سرمایہ مجھے یہ ایک سوکی پڑی ہے میں آپ کو دس نفع لے کر اتنے میں بیچتا ہوں۔“

لغت کی مشہور کتاب ”المعجم الوسيط“ میں ہے:

((هُوَ بَيْعُ بِرَأْسِ الْمَالِ مَعَ زِيَادَةِ مَعْلُومَةٍ))

اصل قیمت پر متعین نفع کے ساتھ فروخت کرنا بیع مراہجہ ہے۔ عام بیع اور مراہجہ میں یہ فرق ہے کہ عام بیع میں چیز کی اصل قیمت اور اپنا نفع بتانا ضروری نہیں ہوتا جبکہ مراہجہ میں مشتری کو اصل قیمت سے آگاہ کرنا لازمی شرط ہے۔

مراہجہ کی ضرورت اور اس کے بنیادی اصول:

مراہجہ ایک تదلی اور معاشرتی ضرورت ہے کونکہ ہر آدمی میں یہ صلاحیت نہیں ہوتی کہ وہ کسی چیز کو اس کی اصل قیمت پر مناسب نفع کے بد لے خرید سکے بعض دفعہ تو فروخت کنندہ اصل قیمت سے بھی کئی گنازیادہ نفع مانگ لیتا ہے۔ اس بناء پر انسان سوچتا ہے کہ کوئی

## دوجانہ کے مال معاملات کا شرعی حکم

ایسا شخص مل جائے جو اپنی لاگت پر معقول نفع لے کر بینچے پر تیار ہو۔ اس لحاظ سے بیع مرا بھ کی بنیاد امانت داری پر ہے لہذا اس کا بنیادی اصول یہ ہے کہ یہ ہر قسم کی خیانت اور غلط بیان سے براہ ہو اور مشتری کو اصل قیمت کا علم ہو جیسا کہ ”الموسوعة الفقية الكويتية“ میں ہے۔

((یشرط ان یکون الشمن الاول معلوماً للمشتري الثاني لأن العلم

بالشمن شرط فی صحة البيوع فاذا لم یعلم الشمن الاول فسد العقد))

”اس میں یہ شرط ہے کہ مشتری ثانی کو پہلی قیمت کا علم ہو۔ کیونکہ بیوع کے صحیح ہونے کے لیے قیمت کا علم شرط ہے۔ جب پہلی قیمت کا علم نہیں ہوگا تو عقد فاسد ہو جائے گا۔“

مرا بھ کی مختلف قسمیں اور ان کا شرعی حکم:

نفع کے تعین کے اعتبار سے مرا بھ کی دو صورتیں ہیں:

۱۔ پوری قیمت پر نفع کی ایک مخصوص مقدار مقرر کر لی جائے۔ مثلاً یوں کہا جائے کہ اس قیمت سے اتنے روپے زائد میں بیچتا ہوں یہ صورت سب کے نزدیک جائز ہے۔ چنانچہ علامہ موفق الدین ابن محمد عبد اللہ بن احمد بن محمد قدامہ حنبلی مقدمی رقم طراز ہیں:

((فَهَذَا جَائِزٌ لَا خِلَافٌ فِي صِحَّتِهِ، وَلَا نَعْلَمُ فِيهِ عِنْدَ أَحَدٍ

کَرَاهَةً)) [المغنی: ۶ ص ۲۶۶]

”یہ جائز ہے کہ اس کے صحیح ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہیں نہیں علم کہ اس کے متعلق کسی سے کراہت منقول ہو۔“

۲۔ دوسری صورت یہ ہے کہ نفع کا ایک خاص تابع طے کر لیا جائے مثلاً یوں کہا جائے کہ اصل قیمت پر اتنے فیصد زائد نفع وصول کروں گا۔ صحابہ اور فقہاء کے ہاں یہ صورت بیع دہ یا زدہ ”یا“ دہ دوازدہ کے نام سے مشہور ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ اس چیز میں میرا اصل سرمایہ اتنے روپے ہے اور میں ہر دس کے بدے ایک روپیہ یا ہر دس کے بدے

دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

دور پر نفع لوں گا اس کے جواز میں اختلاف ہے۔  
قاضی شریح سعید بن مسیب اور ابراہیم نجحی اس کے جائز ہونے کے قائل ہیں۔ چنانچہ  
امام ہبیقی رحمۃ اللہ علیہ نقل فرماتے ہیں:

((عن شریح و سعید بن المسیب و ابراہیم النجعی انہم کانوا یجیزوں

بیع ده دوازدہ)) [السنن الکبریٰ: کتاب الیوع، باب المرابحہ]  
”شرط سعید بن مسیب اور ابراہیم نجحی بیع ده دوازدہ جائز قرار دیتے ہیں۔“  
امام ابن سیرین رحمۃ اللہ علیہ سے منقول ہے:

((لا باس بیع ده دوازدہ)) [مصنف عبدالرزاق: کتاب الیوع، باب

بیع ده دوازدہ]

”بیع ده دوازدہ میں کوئی حرج نہیں۔“

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کا رجحان بھی اسی طرف ہے۔ چنانچہ انہوں نے حضرت محمد بن  
سیرین رحمۃ اللہ علیہ کا یہ قول نقل کیا ہے:

((لَا يَبْلُسُ الْعَشَرَةُ بِاَحَدٍ عَشَرَ، وَيَأْخُذُ لِلنَّفَقَةِ رِبْحًا)) [صحیح بخاری:  
کتاب الیوع، باب من اجری الامصار على ما يتعارفون بينهم فی  
البیوع والاجارة]

”اس میں کوئی حرج نہیں کہ دس کو گیارہ کے بد لے بیچے اور اخراجات پر بھی نفع  
وصول کریں۔“

شیخ الاسلام حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ اس کی تشریع میں لکھتے ہیں:

((أَلَيْ لَا يَبْلُسَ أَنْ يَبْيَعَ مَا اِشْتَرَاهُ بِعِيَاتِ دِينَارٍ مَثُلًا كُلُّ عَشَرَةِ مِنْهُ بِاَحَدَ عَشَرَ  
فَيُكُوَّنُ رَأْسُ الْمَالِ عَشَرَةً وَالرِّبْحُ دِينَارًا)) [فتح الباری: ج ٤، ص ٥١٣]  
”یعنی اس میں کوئی حرج نہیں کہ جو چیز سو دینار کی خریدی ہے وہ اس طرح بیچ کے  
دس کے بد لے گیارہ دیناروں کا تواصل مال دس دینار ہوئے اور ایک دینار نفع۔“

امام ثوری رض امام شافعی رض ایں الراۓ اور ابن منذر کی رائے میں بھی یہ جائز ہے۔ [المغنی: ۶ ص ۲۶۶]

اس کے برعکس حضرت عبداللہ بن عمر رض اور حضرت عبداللہ بن عباس رض کی رائے میں مراہج کی یہ صورت ناجائز ہے۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمر رض سے مردی ہے: ((بیع ده دوازدہ ربما)) [مصنف عبدالرزاق: کتاب البيوع، باب بیع ده دوازدہ]

”بیع ده دوازدہ سود ہے۔“

اور عبداللہ بن ابی زینہ یہ کہتے ہیں:

((سمعت ابن عباس يكره بيع ده دوازده قال وذاك بيع الاعاجم)) [السنن الکبریٰ للبیهقی و مصنف عبدالرزاق: کتاب البيوع، باب المرابحة]

”میں نے عبداللہ بن عباس رض سے سنا کہ وہ بیع ده دوازدہ کو مکروہ سمجھتے تھے فرماتے تھے یہ عجیبوں کی بیع ہے۔ امام احمد نے بھی اس کو مکروہ کہا ہے اور امام اسحاق بن راہو یہ کے خیال میں بھی یہ ناجائز ہے۔“

راجح رائے:

اگر فریقین کے دلائل کا موازنہ کیا جائے تو حسب ذیل وجوہ کے باعث ان بزرگوں کی رائے راجح معلوم ہوتی ہے جو اس کے حق میں ہیں۔

﴿ قرآن و حدیث میں کوئی ایسی نص نہیں جو اس کی حرمت پر دلالت کرتی ہو۔ نیز اس سے کسی شرعی ضابطے کی خلاف ورزی بھی نہیں ہوتی۔

﴿ پہلی قسم کی طرح اس میں بھی ہر چیز واضح ہے اصل لائگت بھی معلوم ہوتی ہے اور نفع بھی متعین ہے۔

﴿ جہاں تک عبداللہ بن عباس رض اور حضرت عبداللہ بن عمر رض کے آثار کا تعلق ہے اسکے



دبو حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم  
بارہ میں امام یہی فرماتے ہیں۔

((وَهَذَا يَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ أَنْمَانَهُ عَنْهُ إِذَا قَالَ هُوَ لَكَ بَدْهٗ دَوَازْدَهُ  
أَوْ قَالَ بَدْهٗ دَوَازْدَهُ لَمْ يَسْمُ رَأْسَ الْمَالِ ثُمَّ سَمَاهُ عِنْدَ النَّفْدِ  
وَكَذَلِكَ مَا رَوِيَ عَنْ أَبْنَى عَمْرٍ فِي ذَلِكَ)) [السنن الكبرى: كتاب  
البيوع، باب المرابحة]

”اس کا مطلب یہ ہے کہ یہ ممانعت تب ثابت ہے جب یہ کہے کہ یہ چیز میں تجھے اس  
طرح فروخت کرتا ہوں کہ ہر دس کے بد لے ایک یا ہر دس کے بد لے دونفع لوں  
گا۔ اصل لائگت کا تذکرہ نہ کرے۔“

۔ پھر ادا یگی کے وقت اس کی وضاحت کرے۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی روایت کا  
بھی یہی مطلب ہے۔ یاد رہے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا اثر سندا بھی ثابت نہیں  
کیونکہ اس کو سفیان بن عیینہ صیہنہ عن سے بیان کر رہے ہیں اور وہ مدرس ہیں۔

مراہکہ میں ضمنی اخراجات کا حکم:

یہاں یہ امر بھی قابل ملاحظہ ہے کہ نیچی جانے والی چیز پر جو اخراجات آتے ہیں  
فروخت کنندہ ان کو بھی اصل لائگت میں شامل کر کے مجموعی لائگت پر نفع حاصل کرے  
گا۔ اور پر صحیح بخاری کے حوالے سے حضرت محمد بن سیرین رضی اللہ عنہ کا یہ قول نقل ہوا ہے کہ  
فروخت کنندہ اخراجات پر بھی نفع لے سکتا ہے۔ شیخ الاسلام حافظ ابن حجر رضی اللہ عنہ قم طراز ہیں:

((للبائع ان یحسب فی المرابحة جمیع ما صرفه و یقول قام علی

بکذا)) [فتح الباری: ۴ ص ۵۱۳]

”مراہکہ میں باع کو بھی حق ہے کہ وہ تمام اخراجات کو شمار کر کے یہ کہے کہ یہ مجھے  
انتہی کی پڑی ہے۔“

شیخ مراہکہ اور بیدنکاری:

مذکورہ بالتفصیل سے مراہکہ کا شرعی تصور اور اس کے اصول و مبادی نکھر کر سامنے آگئے

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

134

ہیں اور یہ بھی واضح ہو گیا ہے کہ اس کا بینکاری کے ساتھ کوئی تعلق نہیں۔ چنانچہ اسلامی بینکاری کے حامی مولانا مفتی تقي عثمانی صاحب لکھتے ہیں:

”یہ اصطلاح آج کل معاشی حلقوں میں ایک بینکاری کے طریقے کے طور پر مروج ہے۔ جبکہ مراہجہ کا اصل تصور اس خیال سے مختلف ہے۔ مراہجہ اصل میں اسلامی فقہ کی ایک اصطلاح ہے اور اس سے مراد ایک قسم کی بیع ہوتی ہے۔ جس کا اپنے اصل تصور کے اعتبار سے تمویل کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔“ [اسلامی بینکاری کی بنیاد میں: ص ۹۶] دوسری جگہ لکھتے ہیں:

”بنیادی طور پر مراہجہ طریقہ تمویل نہیں بلکہ بیع کی ایک خاص قسم ہے۔ شریعت کی رو سے تمویل کے مثالی طریقے ”مشارکہ“ اور ”مضاربہ“ ہیں۔“

آگے چل کے لکھتے ہیں:

”یہ بات کسی صورت نظر انداز نہیں ہوئی چاہیے کہ مراہجہ اصل کے اعتبار سے طریقہ تمویل نہیں۔ یہ تو صرف سود سے بچنے کا ایک وسیلہ اور حیلہ ہے۔ ایسا مثالی ذریعہ تمویل نہیں جو اسلام کے معاشی مقصد کی تکمیل کرتا ہو۔“ [اسلامی بینکاری کی بنیاد میں: ص ۱۰۸]

اسلامی بینکوں میں رائج مراہجہ:

اسلامی بینکوں میں رائج مراہجہ اصل میں ”المرابحة للامر بالشراء يا المرابحة للواعد بالشراء“ ہے۔ یعنی خریداری کا آرڈر دینے یا خریداری کا وعدہ کرنے والے کے ساتھ مراہجہ کا معاملہ کرنا اس کو مراہجہ مرکبہ بھی کہتے ہیں۔ اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ کلائنٹ بینک سے درخواست کرتا ہے کہ آپ میرے لیے اس کو والی کی فلاں فلاں چیز خرید لیں میں وہ مراہجہ کی بنیاد پر آپ سے خریدلوں گا۔ شرح منافع کا تعین پہلے ہی ہو جاتا ہے۔ اور اس کا تعین شرح سود سے کیا جاتا ہے۔ عام طور پر بینک کلائنٹ کی وچکی جانچنے کے لیے ٹوکن منی (الحاش الجدی) بھی وصول کرتا ہے۔ پھر جب بینک حسب وعدہ مطلوبہ سامان خرید لیتا ہے تو باقاعدہ بیع کے ذریعے کلائنٹ کو فروخت کرتا ہے اور کلائنٹ عموماً

اپنے وعدے کے مطابق خریدنے کا پابند ہوتا ہے بعض دفعہ بینک پر بھی وعدے کی پابندی لازم ہوتی ہے لیکن عام طور پر بینک آزاد ہی ہوتا ہے۔ اگر بینک کے سامان خریدنے کے بعد کلاسٹ حصہ وعدہ خریدنے سے انکار کر دے تو بینک وہ سامان کسی دوسرے کو پیچ دیتا ہے اور اصل لागت سے جتنا خسارہ ہوتا ہے وہ وعدہ کرنے والے سے وصول کرتا ہے بینک چونکہ تجارتی ادارہ نہیں ہے اس لیے عام طور پر وہ خود سامان خریدنے کی بجائے اس کلاسٹ کو ہی خریداری کے لیے وکیل مقرر کر دیتا ہے کہ آپ یہ سامان خود خرید لیں اور اکثر کلاسٹ اپنی اپنی سپلائر بھی خود متعین کرتا ہے اور اس کا مطالبہ ہوتا ہے کہ بینک اسی سے مطلوبہ سامان خرید کر اسے فروخت کرے کلاسٹ کا بینک کے ساتھ یہ معاہدہ بھی ہوتا ہے کہ پیچ کے بعد اگر اس نے وعدے کے مطابق ادائیگی نہ کی تو وہ اتنی رقم بینک کے زیر نگرانی قائم خیراتی فنڈ میں جمع کروائے گا۔ اس سے واضح ہوتا ہے کہ اسلامی بینکوں میں رائج مرابحہ قطعاً وہ نہیں جس کو ہمارے اسلاف نے جائز قرار دیا ہے بلکہ اس میں اور شرعی مرابحہ میں کئی اعتبار سے فرق ہے۔

● شرعی مرابحہ میں بیجا جانے والا سامان تاجر کے پاس پہلے سے موجود ہوتا ہے اس کے برکس اسلامی بینکوں میں رائج مرابحہ میں مطلوبہ سامان بینک کے پاس موجود نہیں ہوتا۔

● شرعی مرابحہ میں چونکہ تاجر نے سامان خریداری کے آرڈر یا وعدہ کے بغیر خریدا ہوتا ہے اس لیے وہ حالات کے حجم و کرم پر ہوتا ہے ممکن ہے گا کہ فوراً آجائے اور یہ فروخت ہو جائے اور یہ بھی احتمال ہے کہ اس کو طویل عرصہ تک انتظار کرنا پڑے اور یہ بھی خدشہ ہوتا ہے کہ اس عرصہ میں بازار میں چیز کی قیمت کم ہو جائے اور یہ نقصان اٹھا کر بیچنے پر مجبور ہو۔ اسلامی بینکوں میں رائج مرابحہ میں بینک کو یہ خطرات درپیش نہیں ہوتے۔

● شرعی مرابحہ ایک ہی مرحلہ میں کامل ہو جاتا ہے۔ اس کے برخلاف اسلامی بینکوں میں

## ﴿ دو رحاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم ﴾

مروجہ مرا بحکم دو مرحلوں میں انجام پاتا ہے۔ پہلے مرحلہ میں وعدہ ہوتا ہے اور دوسرے مرحلہ میں عقد کی رسم ادا ہوتی ہے۔

✿ شرعی مرا بحکم میں ادا یگی نقد بھی ہو سکتی ہے اور ادھار بھی لیکن بینکاری مرا بحکم موجل ہی ہوتا ہے۔ کیونکہ لوگ بینکوں میں جاتے ہی اس لیے ہیں کہ ان کے پاس رقم نہیں ہوتیں۔

✿ شرعی مرا بحکم کا معاملہ کرتے وقت سو فریقین کے وہم و خیال میں بھی نہیں ہوتا جبکہ اسلامی بینکوں میں نفع کا تعین ہی شرح سودے ہوتا ہے۔

✿ شرعی مرا بحکم میں صرف دو فریق ہوتے ہیں: (۱) بیچنے والا۔ (۲) خریدنے والا۔ اس کے بعد اس یہاں ایک تیسرا فریق بینک بھی ہوتا ہے۔

### مروجہ مرا بحکم کا شرعی حکم:

یہ صورت چونکہ شرعی مرا بحکم سے بالکل مختلف ہے اس لیے اس کو شرعی مرا بحکم کی بنیاد پر جائز قرار نہیں دیا جاسکتا۔ اس کا جواز اس بات پر موقوف ہے کہ یہ پوری طرح شرعی اصول سے ہم آہنگ ہے یا نہیں؟

ذیل میں ہم شرعی اصول کی روشنی میں اس کی مختلف صورتوں کا الگ الگ حکم بیان کرتے ہیں۔

✿ اگر بینک کیسا تھ کیے ہوئے وعدہ کی پابندی فریقین کے لیے لازمی ہو کہ بینک ہر صورت سامان دینے اور کلاسٹ خریدنے کا پابند نہ ہو یہ صورت عملائی ہی کی ہے جو شرعی اصول سے متصادم ہونے کی وجہ سے ناجائز ہے۔

چنانچہ ڈاکٹر شیخ محمد سلیمان الاشقر لکھتے ہیں:

((وَاذَا تَمَ هَذَا فَانَ الْاِتْفَاقُ فِي الْحَقِيقَةِ هُوَ عَقْدٌ لَّا نَ مَا فِيهِ مِنْ

اِتْفَاقٍ اَرَادَتِينَ عَلَى اِنْشَاءِ حَقٍّ فَهُوَ عَقْدٌ بِلَارِيبٍ وَلَوْسُمِیٍّ

وَعَدَّا فَهُوَ عَقْدٌ اِضَافَةً اِذَا حِبِّرَ الْاِتْفَاقَ عَلَى هَذِهِ الطَّرِيقَةِ فَهُوَ عَقْدٌ

مُحْكَمٌ دَلَائِلَ سَے مَزِينٌ مُمْتَنَعٌ وَمُنْفَرِدٌ مُوْضِعَاتٍ پَرْ مُشَتمَلٌ مُفْتَ آن لائِن مَكْتَبَہ

## باطل و حرام لاسباب)) [بحوث فقیہہ فی قضاء

اقتصادیہ معاصرہ: ج ۱ ص ۸۲]

”جب یہ معاملہ پورا ہو جائے تو یقیناً یہ اگر منٹ درحقیقت عقد ہے کیوں کہ اس ایک حق کو وجود میں لانے کا جو دوار ادلوں پر اتفاق ہے وہ بلاشبہ عقد ہے اگرچہ اسے وعدے کا نام بھی دیا جائے پھر بھی یہ عقد ہے جب اگر منٹ اس طریقے کے مطابق پورا ہو تو وہ چند اسباب کی بناء پر باطل اور حرام ہے۔“

وہ کون سے شریٰ اسباب ہیں جن کی بنیاد پر یہ عقد حرام قرار پاتا ہے اس کی وضاحت میں شیخ اشقر فرماتے ہیں:

﴿ اس کی حرمت کا پہلا سبب یہ ہے کہ بینک کلائنٹ کو ایک ایسی چیز بیچ رہا ہے جو بھی تک اس کی ملکیت نہیں حالانکہ نبی ﷺ نے اس چیز کی بیع کی ممانعت فرمائی ہے جو قبضے میں نہ ہو۔ اور آپ ﷺ نے اس بیع سے بھی منع فرمایا ہے کہ ایسی چیز آگے پیچی جائے جو انسان کے پاس موجود ہو۔

﴿ بینک نے معلم بیع کی ہے کیوں کہ کلائنٹ بینک سے یہ کہتا ہے کہ اگر تم اس کو خرید لو تو میں تم سے لوں گا جبکہ بیع معلم صحیح نہیں ہے۔

﴿ اس کی حرمت کا تیسرا سبب یہ ہے کہ یہ سود پر قرض دینے کا حیلہ ہے۔

﴿ اگر پیچی جانے والی چیز کا تعلق غذائی اشیاء سے ہو تو اس میں ممانعت کا چوتھا سبب بھی شامل ہو جاتا ہے۔ جس کی طرف ابن عبدالبرنے اشارہ کیا ہے کہ نبی ﷺ نے طعام کی بیع سے منع فرمایا تھی کہ تاجر سے الٹا کر اپنے ٹھکانوں پر لے جائیں۔ [بحوث فقیہہ

فی قضایا اقتصادیہ معاصرہ: ج ۱ ص ۷۲۷۳]

علاوہ ازیں یہ آنحضرت ﷺ کے اس ارشاد کے بھی مخالف ہے۔

((البیان بالخیار مالم یتفرقا)) [صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب

کم یجوز الخیار]

”الگ ہونے تک بالغ مشتری دونوں کو اختیار ہوتا ہے۔“

## دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

138

لیکن بینک میں مروجہ مراہجہ میں یہ اختیار سلب کر لیا جاتا ہے۔

امام شافعی فرماتے ہیں:

((وإذا أرى الرجل الرجل السعلة فقال اشترا هذه وأربحك فيها  
كذا فاشتراها الرجل فالشراء جائز والذى قال أربحك فيها  
بالخيار إن شاء أحدث فيها بيعا وإن شاء تركه وهكذا إن قال  
اشترا لي مثاعا ووصفه له أو مثاعا أى مثاع شئت وأنا أربحك فيه  
فكل هذا سواء يجوز البيع الأول ويكون هذا فيما أعطى من

نفسه بال الخيار )) [كتاب الام: ج ۲ ص ۳۹]

”جب ایک شخص دوسرے کو کوئی چیز دکھا کر یہ کہے کہ یہ خرید لیں میں آپ کو اتنا منافع  
دوں گا اس پر وہ شخص وہ چیز خرید لے تو یہ خریداری جائز ہوگی۔ تاہم جس نے یہ کہا تھا  
کہ میں اتنا نفع دے دوں گا اس کو اختیار ہے اگر چاہے تو بیع کرے اور اگر چاہے تو  
چھوڑ دے۔ اور اسی طرح اگر یہ کہے کہ میرے لیے فلاں قسم کا سامان خرید لو یا یہ کہے  
کہ جو سامان تم چاہو وہ خرید لو میں آپ کو اس میں اتنا نفع دوں گا تو پہلی بیع جائز ہوگی  
اور آڈر دینے والے کو اختیار ہوگا۔“

مزید لکھتے ہیں:

((وإن تباعا به على أن ألزمما أنفسهما الامر الاول فهو مفسوخ  
من قبل شيئاً أحدهما أنه تباعا أنه قبل يملكه البائع والثانى أنه  
على مخاطرة أنك إن اشتريته على كذا أربحك فيه كذا))

”اگر دونوں اس چیز کی اس طرح بیع کریں کہ وہ دونوں پہلے آڈر کو لازم بھیں تو یہ دو  
وجہ سے فتح ہوگی۔

(۱) دونوں نے چیز ملیت میں آنے سے پہلے بیع کی ہے۔

(۲) اس میں رکن ہے کیونکہ اس نے کہا ہے کہ اگر آپ اتنے کی خرید لیں تو میں آپ  
کو اتنا نفع دوں گا۔ [حوالہ مذکورہ]



نیز یہ بیع الکالی بالکالی کی قبیل سے ہے کیونکہ بینک نے سامان بعد میں دینا ہے۔ اور کلائنس نے قیمت بعد میں ادا کرنی ہے۔ شرعی طور پر یہ بھی منوع ہے۔

((أَلَّا يَبْيَأَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَىٰ عَنِ بَيْعِ الْكَالَىٰ بِالْكَالَىٰ ))

[سنن دارقطنی: ۳۱۰۵]

” بلاشبہ نبی ﷺ نے ادھار کے بد لے ادھار بیع سے منع فرمایا ہے۔“

امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں یہ روایت تو ضعیف ہے لیکن اس مسئلہ پر اجماع ہے کہ ادھار کی ادھار کے بد لے بیع جائز نہیں۔ [ثیل الاولوار: ج ۸، ص ۲۱۳]

ماکنی فقهاء نے مکروہ بیع کی ایک صورت یہ بھی ذکر کی ہے کہ آدمی کسی دوسرے سے یہ کہے کہ آپ کہ پاس فلاں فلاں چیز ہے جو آپ مجھے ادھار بیع دیں وہ جواب دے کر نہیں اس پر یہ کہے کہ یہ آپ خرید لیں میں آپ سے منافع پر ادھار خرید لوں گا اس پر وہ چیز خرید کر اپنے وعدے کے مطابق بیع دے۔ [الموسوعة الفقیہۃ الکویتیۃ بحوالہ مواجب الحلیل

للحطاب البیان والتحصیل لابن رشد]

اسلامی بینک کاری کے ماحرث اکثر رفیق یونس مصری لکھتے ہیں:

((فَإِذَا لَمْ يَكُنْ هُنَاكَ خِيَارٌ فَإِنَّهَا لَا تَحْوِزُ لَانَ الْمَوَاعِدَةُ الْمُلَزَّمَةُ فِي بَيْعِ الْمَرَابِحَةِ تَشَبَّهُ بِالْبَيْعِ نَفْسَهُ حَيْثُ يَشْتَرِطُ عِنْدَهُنَّا يَكُونُ الْبَائِعُ مَالِكَ لِلْبَيْعِ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ هُنَاكَ مُخَالَفَةٌ لِنَهْيِ النَّبِيِّ إِنْ بَيْعُ الْإِنْسَانِ مَا لَيْسَ عِنْدَهُ فَالْمَرَابِحَةُ ظَاهِرَهَا الْبَيْعُ وَبَاطِنُهَا التَّموِيلُ فَإِنَّهَا لَا تَحْوِزُ)) [المصارف الاسلامية: ص ۳۳]

”جب اختیار نہ ہو تو معاملہ جائز نہیں کیوں کہ بیع مرا بھی میں لازمی و عدہ نفس بیع کے مشابہ ہے جب بیع میں یہ شرط ہے کہ فروخت کنندہ بیع جانے والی چیز کا مالک ہو۔ تو نبی ﷺ کے اس فرمان کہ ”جو انسان کے پاس نہیں وہ بیچنا منع ہے۔“ کی مخالفت نہ ہو۔ چنانچہ و عدہ غیر لازمی ہو تو مرا بھی جائز ہے لیکن جب مرا بھکا ظاہری مطلب بیع

## ﴿ دو رحاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم ﴾

140

ہوا و رحیقت میں فناںگ ہو تو یہ جائز نہیں۔“

شیخ بکر بن عبد اللہ ابوزید رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((فكيف يحوز للمصرف ان يبيع ماله يملك اصلاً و يصافق و يربح  
فيه فملكه تقديري لا حقيقي استيلاه و عليه تقديري لا حقيقي  
فالمنع من هذا يكون باب الاولى)) [فقه النوازل: ج ۲ ص ۹۳]

”بینک کے لیے یہ کیسے جائز ہے کہ وہ ایک ایسی چیز بیچ کے جس کا وہ بالکل ہی مالک  
نہیں ہے وہ سودا حاصل کر کے فرع حاصل کرتا ہے حالانکہ وہ چیز اسکی تقدیری ملکیت  
میں ہے نہ کہ حقیقی۔ چنانچہ اس کی ممانعت بدرجہ اولی ہونی چاہیے۔“

ڈاکٹر احمد ریان لکھتے ہیں:

((هذا العقد تكتنفه مجموعة من المحاذير الفقهية التي من اهمها:  
ان الوعد من العميل بالشراء ، وموافقة المصرف على ذلك؛ هو  
عقد حتى وان كتب في الوراق انه وعد، لأن العبرة بالمعانى  
وليست بالمبانى كما يقول الفقهاء ، وبما انه عقد فيشرط له توفر  
كافة شروط عقد البيع ، واكثرها غير متوفرة فيه )) [فقه البيوع  
المنهي عنها مع تطبيقاتها الحديثة في المصارف الإسلامية: ص ۴۴]  
”اس عقد کو متعدد فتحی خرایبون نے لگھرا ہوا ہے ان میں سے سب سے اہم یہ ہے کہ  
کلائنٹ کی طرف سے خریداری کا وعدہ اور بینک کی اس پر موافقت عقد ہے۔ اگرچہ  
کاغذات میں اس کو وعدہ لکھا جاتا ہے۔ کیونکہ فقهاء کے قول کے مطابق حقوق کا اعتبار  
کیا جاتا ہے نہ کہ الفاظ کا۔ اور جب یہ عقد ہے تو اس میں عقد بیع کی تمام شرطوں کا پایا  
جانا ضروری ہے اور ان میں اکثر یہاں نہیں پائی جاتیں۔“

یہاں یہ بات بھی ذہن میں رکھیے کہ اس میں منافع کے لیے شرح سود کو معیار بنانے  
سے یہ معاملہ مزید مشکل ہو جاتا ہے بھی وجہ ہے کہ اسلامی بینک کاری کے حامی بھی اس کو

پسندیدہ قرآنیں دیتے چنانچہ مولانا نقی عثمانی صاحب لکھتے ہیں:

”اس میں کوئی شک نہیں کہ حلال منافع کے تعین کے لیے سود کی شرح کا استعمال پسندیدہ نہیں اور اس سے یہ معاملہ کم از کم ظاہری طور پر سودی قرض کے مشابہ بن جاتا ہے اور سود کی شدید حرمت کے پیش نظر اس ظاہری مشابہت سے بھی جہاں تک ہو سکے پچنا چاہیے۔“ [اسلامی بینکاری کی بنیاد میں: ص ۱۲۲]

مزید لکھتے ہیں:

”ابتدہ یہ بات درست ہے کہ اسلامی بینکوں اور مالیاتی اداروں کو جتنا جلدی ممکن ہو اس طریقہ کار سے چھٹکارا حاصل کرنا چاہیے۔ اس طرح کہ اول تو اس میں شرح سود کو حلال کار و بار کے لیے مثالی اور معیاری سمجھ لیا جاتا ہے جو کہ پسندیدہ بات نہیں دوسرے اس لیے کہ اس سے اسلامی معیشت کے بنیادی فلسفے کو فروغ نہیں ملتا۔ اس لیے کہ اس سے تقسیم دولت کے نظام پر کوئی اثر مرتب نہیں ہوتا۔“ [اسلامی بینک کاری کی بنیاد میں: ص ۱۲۵]

اس معاملے کی دوسری صورت یہ ہے کہ وعدہ یک طرفہ ہو یعنی گاہک اپنے وعدے کا پابند ہو لیکن بینک آزاد ہو یہ صورت بھی درست نہیں کیونکہ نبی ﷺ کے ارشاد ”البیعان بالخیار“ میں بیچنے والے خریدنے والے دونوں کو اختیار دیا گیا ہے ایک کو پابند اور دوسرے کو مستثنی رکھنا اس تفریق کی کوئی اصل نہیں چنانچہ ڈاکٹر رفیق یونس مصری لکھتے ہیں:

((انی اری ضرورة الخیار لکلام التواعدین اما الخیار لاحدہما فقط فهو تحکم)) [تعليق مصارف الاسلامية: ص ۳۲]

”میری رائے میں دونوں کو اختیار ضروری ہے فقط ایک کو اختیار سینہ زوری ہے۔“

اس معاملے کی تیسرا صورت یہ ہے کہ کلاں کشت اور بینک دونوں پابند ہوں بینک کے چیز خریدنے کے بعد کلاں کشت کو بچ کرنے اور نہ کرنے دونوں کا اختیار ہو اس طرح بینک بھی اپنے فیصلے میں آزاد ہو تو یہ صورت جائز ہو گی لیکن جیسا کہ مولانا نقی عثمانی کے

حوالے سے بیان ہوا ہے کہ شرح سود کو معیار بنانے کی وجہ سے یہ معاملہ سودی قرض کے مشابہ بن جاتا ہے اس لیے اس سے پچھا ہی بہتر ہے۔ اس موقع پر ڈاکٹر محمد سلیمان اشقر کے فتویٰ کا ذکر بھی مفید ہے گا۔

((نظام البيع المرابحة كما تحريره بعض البنوك الإسلامية في الوقت الراهن نظام غير جائز وهو تحايل على الربا او هو بيع السلعة من البنك قبل امتلاكهما و كلاهما ممنوع شرعاً والسنۃ النبوية تمنع هذا البيع وان المذاهب الاربعة كلها تقول بانه ومحرم وخاصة مذهب المالكية الذى ينص نصا صريحاً على منعه والذين قالوا في مؤتمر البنك الاسلامي بدبي بحوازه غلطوا على الفقه الاسلامي غلطأً كبيراً وانه لا مستند لهم في ما قالوا))

[بحوث فقيهہ فی قضایا اقتصادیة معاصرة: ج ۱ ص ۱۱۳، ۱۱۵]

”یق بحث مراجع کا نظام جس کو دور حاضر میں بعض اسلامی بینک جاری کیے ہوئے ہیں ناجائز ہے اور یہ سود کے حاصل کرنے کا حکیم ہے یا یہ بینک کی طرف سے ایسی چیز کی نیت ہے جو ابھی اس کی ملکیت میں نہیں آئی اور دونوں شرعاً ممنوع ہیں اور سنت نبوی ﷺ اس یق بحث کی اجازت نہیں دیتی بلکہ نہ ہب ار بع اس کو حرام قرار دیتے ہیں خاص طور پر ماکیوں کا نہ ہب جس نے اس ممانعت کی واضح طور پر صراحت کی ہے اور جنہوں نے دوہی میں اسلامی بینک کی کافر نہیں میں اس کو جائز قرار دیا۔ انہوں نے فقد اسلامی کے ذمے بہت بڑی غلطی لگائی اور ان کے پاس اپنی تائید میں کوئی دلیل نہیں ہے۔“

### اسلامی بینکوں کا نقطہ نظر:

اسلامی بینکوں کی طرف سے اس کے حق میں سب سے بڑی دلیل یہ پیش کی جاتی ہے کہ حقیقی یق بحث ہوتی ہے جب بینک مطلوبہ سامان خرید لیتا ہے اس سے پہلے صرف یق کا وعدہ ہوتا ہے۔ لہذا اس سے اوپر بیان شدہ خرابیاں لازم نہیں آتیں۔ یق اور وعدہ میں فرق

ہے مثلاً بینک کی طرف سے مطلوبہ چیز خریدنے کے بعد اور کلاںٹ کے حوالے کرنے سے پہلے اگر وہ ضائع ہو جائے تو بینک کا نقصان ہو گا اسی طرح اگر بینک کی طرف سے خریداری کے بعد کلاںٹ انکار کر دے تو بینک اس کو کسی دوسرے شخص کو بچ کر الگ لاگت سے جتنے پیسے کم ملیں گے وہ وعدہ کرنے والے سے وصول کرے گا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ یہ باقاعدہ بیع نہیں ہے ورنہ نہ تو بینک نقصان کا ضامن ہوتا اور نہ اس کو دوسری جگہ بیچنے کا اختیار ہوتا لیکن اگر غور کیا جائے تو دو وجہ سے یہ دلیل انہائی کمزور ہے۔

۱۔ ہم پیچھے بیان کر آئے ہیں کہ لازمی وعدہ بیع ہی کی شکل ہے یہی وجہ ہے کہ امام شافعی رض اور مالکی فقہاء نے ”مرا بحالة للامر بالشراء“ کی جس شکل میں اختیار نہ ہو کو ناجائز قرار دیا ہے جیسا کہ اوپر بیان ہوا ہے۔ فقہاء احناف کے سر خلیل حضرت امام محمد رض نے اس خطرہ کے پیش نظر کہ ”آرڈر دینے والا خریدنے سے انکار نہ کرے“۔ کے لیے یہ حیلہ تجویز کیا ہے کہ جس کو آرڈر دیا گیا ہے وہ اس شرط پر خریدے کہ مجھے تین دن بعد واپس کرنے کا اختیار ہے اگر آرڈر دینے والا اپنے وعدے کے مطابق خرید لے تو اس کے حوالے کر دے۔ اگر اس کو دچھپی نہ ہو تو اس اختیار کی بناء پر واپس کر کے نقصان سے محفوظ رہے گا۔ [کتاب الحیل امام محمد بن حوالي بحوث فقیہہ فی قضایا اقتصادیہ معاصرۃ: ج ۱ ص ۱۰۲، ۱۰۳]

یہ اس بات کی صریح دلیل ہے کہ فقہاء احناف کے ہاں مرا بحیہ میں وعدہ پورا کرنا قانونی ذمہ داری نہیں ورنہ اس حیلے کی ضروت پیش نہ آتی۔

باقی رہ گیا وہ فرق جو اسلامی بینکوں کی جانب سے بیان کیا جاتا ہے تو اس سے معاملے کی حقیقت پر کوئی اثر نہیں پڑتا کیونکہ دونوں صورتوں میں نتیجہ ایک ہے وہ یہ کہ فریقین وعدے کے مطابق بیع کرنے کے پابند ہیں۔

۲۔ اس دلیل کی کمزوری کی دوسری وجہ یہ ہے کہ جن آئمہ نے ایفائے وعدہ کو فرض کہا ہے۔ وہ تبرعات کے بارہ میں ہے نہ کہ معاویات میں۔ بعض دفعہ یہ بھی ہوتا ہے کہ مشتری چیز

خرید کر بیک کے حوالے کرتا ہے بیک کا کام صرف یہ ہوتا ہے کہ اس میں درج رقم ادا کر کے اس پر نفع و صول کرے۔ اس کو مراہج کا نام دے دیا جاتا ہے حالانکہ اس کا مراہج سے کوئی تعلق نہیں بلکہ یہ سراسر سودی حیلہ ہے۔  
یہی وجہ کہ بیک کی بندیا پر بینکاری کا نظریہ دم توڑ رہا ہے۔ چنانچہ ڈاکٹر رفیق یونس مصری لکھتے ہیں:

((وتجدد الاشارة الى ان نجم بيع المرابحة للامر بالشراء عند الافراد والعلماء والهيئات والمجا مع آخذ فى الاختصار بل ان بعض العلماء كالشيخ مصطفى الزرقا قد غير رأيه تغيراً جلرياً كما اعلن ذلك يوم الخميس)) [١٤١٤-٩١٧ فی ندوة البركة، ص: ٣٣]

”یہاں اس بات کی طرف اشارہ بھی مناسب رہے گا کہ ماہرین علماء اور مختلف کوئی نسلوں اور اکیڈمیوں کے نزدیک خریداری کا آرڈر دینے والے کیسا تھی بیع مراہج کا معاملہ کرنے کا ستارہ ڈوب رہا ہے۔ بلکہ بعض علماء نے جیسا کہ شیخ محمد مصطفیٰ زرقا ہیں کہیا اپنی رائے کو تبدیل کر لیا ہے جیسا کہ انہوں نے ۱۳۱۲-۰۹۔۰۷ء بروز جمعرات برکہ سیمینار میں اعلان کیا۔“

### اجارہ مُنْتَهِيَةٌ بِالْتَّمْلِيكِ:

یہ بھی اسلامی بینکوں میں فانگ کا ایک بڑا ذریعہ ہے۔ اجارہ کی یہ صورت اسلامی بینکاری کی ایجاد کردہ ہے۔ ہمارے واجب الاحترام محدثین و فقهاء اس سے واقف نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی کتب میں اس کا ذکر نہیں ملتا۔ لہذا ہم بھی اس کے احکام جانے کے لیے اسلامی بینکوں کی رہنمائی کے لیے مرتب کردہ شریعہ شینڈرڈز پر ہی اعتماد کریں گے۔ چنانچہ شریعہ شینڈرڈز کے سکالرز نے اس کی تعریف یوں کی ہے۔

((هی اجارہ یقترن بها الوعد بتملیک العین المؤجرة الى المستأجر فی نهاية مدة الاجارة او في اثنائها)) [المعايير الشرعية: ص ۱۵۳]

### دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

”ایسا اجارہ جس میں یہ وعدہ شامل ہو کہ مدت اجارہ کے آخر میں یا اس کے دوران ہی کرائے پر دی گئی چیز کی ملکیت کرایہ دار کی طرف منتقل کر دی جائے گی۔“  
ڈاکٹر وہبہ زحلی لکھتے ہیں:

((ہی تمیلیک منفعة بعض الاعیان كالدور و المعدات مدة معينة من الزمن باجرة معلومة تزيد عادة عن اجرة المثل وعلى ان يملك الموجر العين الموجرة للمستاجر بناء على وعد سابق بتمليكها في نهاية المدة او في اثنائها بعد سداد جميع مستحقات الاجرة او اقساطها و ذلك

بعد عقد جدید)) (المعاملات المالية المعاصرة: ص ۳۹۴)

”اجارہ منتهیہ بالتمیلیک کا مطلب ہے کہ متعین وقت کے لیے طے شدہ کرائے جو عام طور پر اس طرح کی دوسری چیزوں کے کرائے سے زیادہ ہوتا ہے کے بدے کسی چیز جیسے گھر یا سامان کے فائدے کا دوسرے کو مالک بنادیا اس شرط پر کہ کرایہ کی تمام قطیں ادا کرنے کے بعد مدت کرایہ کے اختتام پر یا اس کے دوران ہی مالک سابق وعدے کی بنیاد پر ایک نئے عقد کے ذریعے اس چیز کی ملکیت کرایہ دار کی طرف منتقل کر دے گا۔“

شرعی اجارہ اس سے مختلف ہے۔ اسلامی بیکاری کے حامی بھی اس بات کے قائل ہیں کہ شریعت نے اجارہ کا جو تصور دیا ہے وہ اس سے مختلف ہے چنانچہ ڈاکٹر وہبہ زحلی لکھتے ہیں: اجارہ ”منتهیہ بالتمیلیک“ عام اجارہ سے دلخواست سے مختلف ہے:  
۱۔ اجارہ ”منتهیہ بالتمیلیک“ دو مستقل عقدوں پر مشتمل ہوتا ہے۔ پہلا عقد اجارہ جو طے شدہ مدت تک جاری رہتا ہے دوسرامدت کے اختتام یا دو ان مدت اس چیز کو مالک بنانے کا عقد۔

۲۔ اجارہ ”منتهیہ بالتمیلیک“ میں بینک کرائے پر دی جانے والی چیز کا لائٹ کی درخواست کے بعد خریدتا ہے اکثر اس کا کرایہ عام کرایہ سے زیادہ ہوتا ہے جبکہ عام اجارہ میں وہ چیز

پہلے سے موجر کے پاس موجود ہوتی ہے۔ [المعاملات المعاصرة وہبہ

زحیلی: ص ۳۹۵]

اسلامی بینکوں میں راجح اجارہ اور سودی بینکوں میں راجح ہائر پر چیز میں فرق: اسلامی بینکوں کے نفطہ نظر کے مطابق دونوں میں فرق اس طرح ہے کہ ہائر پر چیز میں بیع اور اجارہ دونوں عقد یک وقت شروع ہوتے ہیں آخری قط کی ادائیگی پر مستقل عقد کے بغیر ہی چیز کی ملکیت متاجر کی طرف منتقل ہو جاتی ہے جبکہ اجارہ منتهیہ بالتملک میں مدت اجارہ کے ختم ہونے تک اجارہ کے احکام نافذ ہوتے ہیں اسکے بعد ملکیت متاجر کی طرف منتقل ہوتی ہے۔ [المعاییر الشرعیة: ۱۴۶]

اسی طرح اجارہ ”منتهیہ بالتملک“ اور بیع قط میں بھی فرق ہے۔ بیع قط میں عقد شروع میں ہی مکمل ہو جاتا ہے صرف قیمت قسطوں کی صورت میں ادا کی جاتی ہے جبکہ مذکورہ بالا اجارہ میں دو عقد ہوتے ہیں پہلے عقد اجارہ کی مدت پوری ہونے کے بعد ایک نیا عقد بیع۔ [المعاملات المعاصرة للدكتور وہبہ الزحیلی: ۳۹۶، ۳۹۵]

### ملکیت منتقل ہونے کے طریقے:

”المعاییر الشرعیة“ میں اس کی تین صورتیں بیان ہوئی ہیں۔

- ۱۔ رسمی یا حقیقی قیمت کے بد لے بیع کا وعدہ ہو یا مدت اجارہ کے دوران ہی باقی مدت کے کرانے کے بد لے یا مارکیٹ ریٹ کے مطابق بیع کا وعدہ ہو۔
- ۲۔ ہبہ کا وعدہ ہو۔

۳۔ ہبہ کا عقد ہو جو تمام اقساط کی ادائیگی کی شرط پر متعلق ہو۔ [ص ۱۳۱] البتہ یہ فیصلہ کرنا شروع میں ضروری ہے کہ کون ساطریقہ اختیار کیا جائیگا۔ ”المعاییر الشرعیة“ میں یہ بھی صراحت ہے کہ یہ وعدہ موجر (بینک) کی طرف سے ہو گا۔ مزید لکھا ہے کہ یہ وعدہ یک طرفہ ہو گا اور موجر (بینک) پر اس کی پابندی لازم ہو گی۔ [ص ۱۳۲] یہاں اس امر کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ بینک جس پر چیز پر اجارہ کرتا ہے وہ پہلے

سے بینک کے پاس موجود نہیں ہوتی بلکہ وہ کلاسٹ کی درخواست پر خریدتا ہے۔ اس میں یہ امکان بھی ہوتا ہے کہ بینک جب وہ چیز خرید لے تو کلاسٹ لینے سے انکار کر دے ظاہر ہے اس صورت میں بینک کے لیے یہ خارے کا سودا ہو گا۔ اسلامی بینکوں نے اس خطرے کا یہ حل نکالا ہے کہ وہ کلاسٹ سے متعلقہ چیز کی قیمت کا دس فیصد پہلے وصول کر لیے ہیں اسکو ”ضمانِ جدید“ کہتے ہیں۔ تا کہ اگر کلاسٹ بینک کی خریداری کے بعد اپنی بات پر قائم نہ رہ سکے تو بینک کا نقصان نہ ہو اس صورت میں بینک اس کا معاملہ کسی دوسرے کے ساتھ کرے گا اور جتنا نقصان ہو گا وہ ضمانِ جدید سے پورا کرے گا۔ اگر ضمانِ جدید کی رقم نقصان کی تلافی کیلئے ناکافی ہو تو وہ کلاسٹ سے مزید مطالبہ بھی کر سکتا ہے کیونکہ بینک کو یہ نقصان اس کی وجہ سے ہوا ہے اگر ضمانِ جدید سے نقصان پورا کرنے کے بعد کچھ رقم بچ جائے تو وہ کلاسٹ کی ہو گی۔ شرعی اجراء میں یہ نہیں ہوتا بلکہ اس میں وہ چیز ما لک نے کسی کی درخواست کے بغیر خود خریدی ہوتی ہے اس میں یہ بھی امکان ہوتا ہے کہ کوئی کرایہ پر لینے کے لیے آجائے یا نہ آئے۔ اس سے بھی ہمارے اس موقف کو تقویت ملتی ہے کہ اسلامی بینک نان رسک ادارہ ہے۔

### ضمانِ جدید کا حکم:

”المعاییر الشرعیة“ کے نقطہ نظر کے مطابق یہ رقم یا تو بینک کے پاس حفاظت کی غرض سے رکھی امانت تصور ہو گی۔ بینک اس میں تصرف کا مجاز نہیں ہو گایا اسکی حیثیت اس امانت کی ہو گی جو سرمایہ کاری کے لیے دی جاتی ہے یعنی کلاسٹ بینک کو اجازت دے گا کہ وہ اس رقم سے مضاربہ کی بنیاد پر سرمایہ کاری کرے اور یہ بھی جائز نہیں ہے کہ جب اجراء کا باقاعدہ عقد ہو اس وقت یہ طے کر لیا جائے کہ رقم اجرت کی قطعوں میں شمار ہو گی۔ [ص ۱۳۳]

### اگر چیز تباہ ہو جائے یا قابل استعمال نہ رہے؟

اس بارے میں شریعہ شینڈرڈز کا موقف بڑا واضح ہے کہ اگر اس میں مستاجر کا عمل خل نہ ہو تو دونوں حالتوں میں اجرت میں (مارکیٹ کرایہ) کی طرف لوٹا جائے گا۔ اور عقد میں طے شدہ کرایہ کے مطابق بینک نے اجر میں سے جتنا زیادہ لیا ہو گا وہ مستاجر

کو اپس کرنے کا پابند ہو گا۔ [ص ۱۳۲]

اجارہ ”مُنْتَهِيَةٌ بِالْتَّمْلِيكِ“ کا شرعی حکم:

ڈاکٹر احمد ریان اسلامی مینکوں میں رائج اجارہ کی مروجہ صورتوں میں پائی جانے والی خرابیوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

﴿ اس میں بیع کا عقد متعلق ہوتا ہے یہ ایسی خرابی ہے جس کی ممانعت پر تمام فقهاء متفق ہیں۔

﴿ عقد میں شرط پائی جاتی ہے بعض فقهاء کے نزدیک یہ بھی منوع ہے۔

﴿ یہ معاملہ ایک عقد میں دو عقدوں پر مشتمل ہوتا ہے یعنی ایک بیع میں دو بیعوں کی ممانعت میں داخل ہے۔ [فقہ البيوع المنہی عنہا مع تطبيقاتها الحدیثة فی

المصارف الاسلامیة]

علاوه ازیں اس میں حصہ ذیل خرابیاں بھی پائی جاتی ہیں:

﴿ جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ عقد اجارہ کے وقت ہی مینک یہ وعدہ کرتا ہے کہ مدت اجارہ ختم ہونے پر رکی یا حقیقی قیمت کے عوض یادت اجارہ کے دوران ہی باقی قطعوں کے بدالے یا بازاری قیمت پر یہ چیز مستاجر کی ملکیت میں دے دے گا۔ ڈاکٹر محمد حسین رضوی لکھتے ہیں:

((اما ان کا وعدہ ملزمًا فيدخل في معاملات محظمة شرعا

وهي بيع ما لا يملك والبيع قبل القبض بل قبل الشراء))

[المصارف الاسلامیة: ص ۷۷، ۷۸]

”اگر وعدہ لازمی ہو تو یہ شرعی طور پر حرام معاملات میں داخل ہو جائے گا۔ وہ ہیں غیر ملکیتی چیز اور قبضہ سے پہلے بلکہ خریدنے سے پہلے ہی بیع کا معاملہ۔“

یا ہبہ کرنے کا وعدہ ہوتا ہے یا تمام اقساط کی ادائیگی سے مشروط ہبہ کا عقد ہوتا ہے۔ جو صورت بھی ہو وہ غرر سے خالی نہیں۔ کیونکہ ایسا وعدہ بیع جس کی پابندی لازم ہو عملانہ بیع ہی

## دو راحر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

149

ہے۔ اسلامی بینکنگ کے حامیوں کا یہ کہنا کہ یہ یک طرفہ وعدہ ہے جس میں ایک فریق کو اختیار ہے تو بقول ڈاکٹر رفیق یونس مصری کے صرف ایک کو اختیار دینا سیند زوری ہے۔ جب یہ بیع ہی ہے تو عقد بیع کے وقت قیمت مجہول ہوتی ہے کیا علم کہ پانچ سال بعد حقیقی قیمت کیا ہو گی یا رسمی قیمت کیا مقرر ہو گی اور یہ بھی احتال ہوتا ہے کہ متاجر مکمل قسطیں ادا نہ کر سکتے کی وجہ سے اس کے ملکیتی حقوق حاصل نہ کر سکے۔ اس کو ہبہ کا عقد کہنا بھی درست نہیں کیونکہ مستقبل کی شرط پر معلق ہبہ درست نہیں ہوتا جیسا کہ شیخ صالح بن فوزان رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((ولا تصح الہبة المعلقة على شرط مستقبل كان يقول اذا

حصل كذا فقد وہبتك كذا)) [الملخص الفقهي: ۲، ص ۱۱۵]  
”مستقبل کی شرط پر معلق ہبہ صحیح نہیں ہے۔ جیسے یہ کہے کہ جب اس قسم کی چیز حاصل ہو گی تو میں فلاں چیز آپ کو ہبہ کر دوں گا۔“

ایسے ہی اس کو ہبہ کا وعدہ کہنا بھی درست نہیں کیونکہ اس صورت میں یہ ایسا ہبہ ہو گا کہ مارکیٹ ریٹ سے زیادہ کرایہ وصول کرنے کی صورت میں جس کا بدل لیا جانا ہے۔ اس قسم کا ہبہ بھی بیع ہی کے حکم میں ہوتا ہے سو اس کے کہ اس میں معاوضہ اور اس کی مقدار طے نہیں ہوتی۔

اس کی عملی تطبیق میں بھی گز بڑھتی ہے۔ وہ یوں کہ بینک اس مدت کا کرایہ بھی قسطوں میں ایڈ جسٹ کرتا ہے جس میں گاڑی تو کلاسٹ کو نہیں ملی ہوتی لیکن بینک بینک کے لیے رقم جمع کرو اچکا ہوتا ہے۔ جیسا کہ ہم پیچھے اسلامی بینکاری کے سکالر جناب محمد ایوب کے حوالے سے لکھا ہے ہیں۔

اس میں شریعہ شینڈرڈز کے احکام کی بھی خلاف ورزی پائی جاتی ہے۔

\* شریعہ شینڈرڈز کے مطابق بیع کا وعدہ بینک کی جانب سے ہوتا چاہیے جبکہ اسلامی بینک کلاسٹ سے وعدہ لیتے ہیں۔

\* شریعہ شینڈرڈز کے مطابق بینک ضمانت جدید یہ سے فائدہ نہیں اٹھا سکتا۔ اس کے عکس

اسلامی بینک کرنٹ اکاؤنٹ کی صورت میں اس سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔ بلکہ یہ بھی رپورٹیں ہیں کہ بعض اسلامی بینک ضمان جدید کو اسٹیٹ بینک کے پاس ریزرو کیش ریکوائرمنٹ کے طور پر بھی جمع کرواتے ہیں۔

\* شریعہ شینڈرڈز کی رائے میں اجارہ پر دی ہوئی چیز اگر تباہ ہو جائے یادہ باقی ماندہ مدت کے لیے قابل استعمال نہ رہے بشرطیکہ اس میں مستاجر کا عمل دخل نہ ہو تو بازاری قیمت سے زائد لیا ہوا کرایہ مستاجر کو واپس کیا جانا چاہیے لیکن اسلامی بینکوں میں اس پر عمل نہیں ہوتا بلکہ ان کا طریقہ یہ ہے کہ ان شورنس یا تکافل کمپنی سے جو رقم ملتی ہے اس میں سے پہلے اپنی باقی ماندہ رقم پوری کرتے ہیں۔ اگر کچھ نجج جائے تو مستاجر کو دیتے ہیں ورنہ اللہ اللہ خیر سلا۔ اسلامی بینکوں کا یہ عمل انکے اپنے ہی شریعہ شینڈرڈز کے خلاف ہے۔

### مشارکہ متناقصہ (Diminishing Musharakah):

اس کو شرکہ متناقصہ بھی کہتے ہیں اس کا معنی ہے تخفیف پذیر مشارکہ یعنی وہ مشارکہ جس میں ایک فریق اپنا حصہ قفو قفعے سے دوسرا فریق کو پہنچا جاتا ہے بالآخر دوسرا فریق کلی طور پر اٹاٹے کا مالک بن جاتا ہے۔ اسلامی بینکوں میں اس پر بھی بکثرت عمل ہوتا ہے اس کو زیادہ تر ہاؤس فانسنگ کے لیے استعمال کیا جاتا ہے۔ اجارہ ”منتهیہ بالتملیک“ کی طرح یا اصطلاح بھی اسلامی بینکاری نے ہی متعارف کروائی ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اس کا سب سے پہلے استعمال مصر میں شروع ہوا۔ [المعاملات المعاصرة للدكتور محمد عثمان شیبیر: ص ۳۳۹]

ظاہر ہے جب ذیخیرہ حدیث و فقہ میں اس اصطلاح کا ذکر ہی نہیں تو ہمیں اسکی حقیقت جاننے کے لیے اسلامی بینکنگ کے ماہرین کی طرف ہی رجوع کرنا پڑے گا۔ چنانچہ المعاير الشرعیہ میں اسکی تعریف یوں بیان ہوئی ہے۔

((المشارکہ المتناقصہ عبارہ من شرکہ یتعهد فيها احد الشرکاء

بشراء حصة الآخر تدریجاً الى ان یتملك المشترى المشروع

بکامله)) [ایضاً۔ ص ۲۰۶]

”مشارکہ مقاصلہ ایکی شرکت سے عبارت ہے جس میں ایک شریک یہ عہد کرتا ہے کہ وہ آہستہ آہستہ دوسرے شریک کا حصہ خرید لے گا یہاں تک کہ مشتری پورے مخصوصے کا مالک ہو جائے۔“

اسکی عملی تبلیغ کیا ہوتی ہے؟ یہ سمجھنے کے لیے ہم جناب مولانا ترقی عثمانی صاحب کی کتاب ”اسلامی بینکاری کی بنیادیں“ سے ایک اقتباس نقل کرتے ہیں۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

”مشارکہ کی ایک اور شکل جسے باضی تریب میں ترقی دی گئی ہے“ ”مشارکہ مقاصلہ“ ہے۔ اس تصور کے مطابق ایک تمویل کا رہا اس کا عميل کسی جائیداد، سامان یا کاروباری ادارے کی مشترکہ ملکیت حاصل کرتے ہیں۔ تمویل کا رہا کا حصہ کئی یوں میں تقسیم کر لیا جاتا ہے اور یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ عميل تمویل کا رہا کے حصے کے کئی یوں ایک ایک کر کے کچھ وقفوں کے بعد خرید لے گا جسکے نتیجے میں اس کا حصہ کم ہوتا رہے گا۔ یہاں تک کہ اس کے تمام یوں عميل خرید لے گا اور جائیداد یا کاروباری ادارے کا تہامالک بن جائے گا۔“

شرکت مقاصلہ کے اس تصور کو مختلف معاملوں میں مختلف طریقوں سے اختیار کیا جاتا ہے۔ چند نمونے ذیل میں دیے جاتے ہیں۔

اسے عام طور پر ہاؤس فانگ کے لیے استعمال کیا جاتا ہے۔ عميل ایک گھر خریدنا چاہتا ہے جس کے پاس کافی رقم موجود نہیں ہے۔ یہ ایک تمویل کا رہا کے پاس جاتا ہے جو اس کے ساتھ مل کر ایک گھر خریدنے پر آنادہ ہو جاتا ہے۔ قیمت کا بیش فیصد عميل ادا کرتا ہے اور اسی فیصد تمویل کا رہا ہذا گھر کے اسی فیصد حصے کا مالک تمویل کا رہا ہے اور بیش فیصد کا عميل، جائیداد کو مشترکہ خریدنے کے بعد عميل گھر کو اپنی رہائشی ضرورتوں کے لیے استعمال کرتا ہے اور تمویل کا رہا کو جائیداد میں اس کا حصہ استعمال کرنے کی وجہ سے کرایہ ادا کرتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ تمویل کا رہا کے حصے کو آٹھ برابر یوں میں تقسیم کر لیا جاتا ہے۔ ہر یوں گھر کے دس فیصد ملکیت کی نمائندگی کرتا ہے۔ (کیونکہ اس کی کل ملکیت اسی فیصد تھی) عميل، تمویل کا رہا سے یہ وعدہ

کرتا ہے کہ ہر تین ماہ بعد ایک یونٹ خریدے گا۔ چنانچہ تین ماہ کی پہلی مدت پوری ہونے پر وہ گھر کی قیمت کا دس فیصد حصہ ادا کر کے ایک یونٹ خرید لیتا ہے۔ اس سے تمولیں کار کا ایک حصہ اسی فیصد سے کم ہو کر سترہ فیصد ہو جائے گا۔ تمولیں کار کا ادا کیا جانے والا کرایہ بھی اس قدر کم ہو جائے گا۔ دوسری مدت کے پورا ہونے کے بعد ایک اور یونٹ خریدے گا جس سے جائیداد میں اس کا حصہ بڑھ کر چالیس فیصد ہو جائیگا اور تمولیں کار کا کم ہو کر ساٹھ فیصد رہ جائے گا اور اسی تابع سے کرایہ بھی کم ہو جائے گا۔ یہ ترتیب اسی طریقے سے چلتی رہے گی یہاں تک کہ دو سال کے اختتام پر عیلیں تمولیں کار کا سارا حصہ خرید لے گا جس سے اس کا حصہ ”صفر“ رہ جائے گا۔ اور عیلیں کا حصہ سو فیصد ہو جائیگا۔

یہ طریقہ کار تمولیں کار کو یہ اجازت دیتا ہے کہ جائیداد میں اپنی ملکیت کے تابع سے کرایہ کا دعویٰ کرے اور اسی کے ساتھ اپنے حصے کے یونٹس کی تبع کے ذریعے سے اپنا اصل سرمایہ دفعتے دے اپس حاصل کرے۔ [الیضا۔ ص: ۸۵، ۸۶، ۸۷]

یہ اقتباس ہے تو طولیں مگر اس سے مشارکہ متناقصہ کی عملی صورت پوری طرح نکھر کر سامنے آ جاتی ہے۔ اس اقتباس میں کوئی ایسی بات نہیں جو قابل تشریع ہو۔ یہاں یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ بینک اپنے حصے کا کرایہ مارکیٹ ریٹ کی بجائے شرح سود کے مطابق وصول کرتا ہے۔

مشارکہ متناقصہ شرکت کی کس قسم میں داخل ہے:

”المعاییر الشرعیة“ کے مطابق شرکت کی یہ جدید قسم شرکتہ العنان کی ذیلی شاخ ہے۔ لہذا اس پر وہ تمام احکام نافذ ہوں گے جو عام شرکت پر ہوتے ہیں۔ خصوصاً شرکتہ العنان کے۔ علامہ وہبی حلی اللہ نے بھی اس کو شرکتہ العنان ہی قرار دیا ہے۔ [المعاملات

المالية المعاصرة: ص ۴۳۶]

”شرکة العنان“ کیا ہے؟

شرکت کی بنیادی قسمیں دو ہیں:

۱۔ شرکة الاملاک۔

۲۔ شرکة العقود۔

شرکہ الاملاک کسی چیز کے اتحاق میں شرکت کا نام ہے جیسے کسی اثاثے، کارخانے یا کاڑی وغیرہ کی ملکیت میں اشتراک۔ جبکہ تصرف میں اشتراک کو شرکتہ العقود کہا جاتا ہے۔ جیسے خرید و فروخت میں اشتراک، یہ اشتراک یا تو مال و عمل دونوں میں ہو گا یا صرف عمل میں۔ اسکی پانچ قسمیں ہیں۔

”اگر مال و عمل دونوں میں شرکت ہو تو اس کو شرکتہ العنان کہا جاتا ہے۔“

[الملخص الفقهي: ۲ ص ۶۸]

چونکہ ہمارے زیر بحث یہی قسم ہے اس لیے ہم صرف اسی کے متعلق گفتگو کریں گے۔ علام ابن قدامہ رحمۃ اللہ علیہ نے اسکی حقیقت ان الفاظ میں بیان کی ہے:

((ان یشتراك رجلان بماليهما على ان یعملان فيهما بایدا بهما

والربع بينهما)) [المغني: ۷ ص ۱۲۳]

”و شخص اپنے اپنے مال کے ساتھ اس شرط پر اشتراک کریں کہ دونوں جسمانی محنت کریں گے اور لفظ ان دونوں میں تقسیم ہو گا۔

شیخ صالح بن فوزان رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((فحیفۃ شرکة العنان ان یشتراك شخصان فاکثر بماليهما بحیث یصیران مالا واحدا یعملان فيه بیدیهما او یعمل فيه احدهما و یکون له الربع اکثر من نصیب الآخر)) [الملخص الفقهي: ۲ ص ۷۱]

”شرکة العنان“ کی حقیقت یہ ہے کہ دو یادو سے زیادہ افراد اپنے مالوں کے ساتھ شرکت داری کریں اس طرح کہ دونوں کامال ایک ہی بن جائے۔ دونوں اس میں جسمانی محنت کریں یا ان میں سے صرف ایک کرے (دوسرا صورت میں) کام کرنے والے کے لفظ کا حصہ دوسرے سے زیادہ ہو گا۔“

”المعاییر الشرعیة“ میں ہے:

”شرکہ عنان اس چیز کا نام ہے کہ دو یادو سے زیادہ متعین مال کے ساتھ شرکت داری کریں اس طرح دونوں میں سے ہر ایک کو شرکت کے مال میں تصرف کا حق ہوا اور نفع ان دونوں کے درمیان طشدہ اصول کے مطابق تقسیم ہو گا اور خسارہ اپنے حصے کے مطابق برداشت کریں گے۔“ [ص ۱۹۵]

ان عبارتوں سے یہ بات واضح طور پر ثابت ہوتی ہے کہ شرکہ عنان میں فریقین کا مقصد چیز کو فروخت کر کے نفع کرنا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ شرکہ عنان کی شرطوں میں ایک شرط یہ ہے کہ نفع میں فریقین میں سے ہر ایک کا حصہ طے ہو۔ ملاحظہ ہو: [نیل المآرب

بشرح دلیل الطالب: ص ۱۹۳، الملخص الفقہی: ص ۲: ۷۰]

لیکن جب ہم بینوں میں رانج مشارکہ متناقصہ کو دیکھتے ہیں تو اس میں یہ چیز نظر نہیں آتی یہاں نہ نفع کا تنااسب طے ہوتا ہے اور نہ ہی کلائش کا مقدار اسکو فروخت کر کے نفع کرنا بلکہ وہ تو اپنی رہائش کے لیے یہ معاملہ کرتا ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ مشارکہ متناقصہ شرکہ عنان میں داخل نہیں ہے۔

مشارکہ متناقصہ میں بینک اپنے حصے کے یونٹ کس قیمت پر بیچے گا:

یہاں چار صورتیں ہی ممکن ہیں:

- ۱۔ بینک نے جتنی رقم لگائی ہے اس سے زیادہ کے بد لے بیچے۔
- ۲۔ اتنے ہی کا بیچے۔
- ۳۔ اس سے کم پر بیچے۔
- ۴۔ بازاری قیمت کے مطابق فروخت کرے۔

تیسرا صورت ممکن نہیں کیونکہ اس میں بینک راضی نہیں ہو گا۔ باقی تین صورتیں شرعاً جائز نہیں۔ پہلی صورت اس لیے کہ اس میں گویا بینک نے ضمانت لی ہے کہ اس کا رأس المال مع نفع اسے لوٹایا جائیگا۔ یہ شرکت کے اصولوں کے خلاف ہے۔ شرکت کی توبنیا رہی

اس پر ہے کہ نفع اور نقصان میں دونوں شریک ہوں گے گویا یہ حصول سود کا ایک جیلہ ہے۔  
دوسری صورت (یعنی اتنے ہی کا پیچہ) کو خود اسلامی بینکنگ کے ماہرین نا جائز قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ المعايير الشرعية میں ہے:

((ولا يجوز اشتراط البيع بالقيمة الاسمية)) [ص ٧٢]

”قيمة اسمية (Face Value) پر بيع کی شرط لگانا جائز نہیں۔“

دوسری جگہ ہے:

((ولا يجوز الوعد بالشراء بالقيمة الاسمية)) [ص ٩٩]

”قيمة اسمية (Face Value) پر خریدنے کا وعدہ کرنا جائز ہے۔“

اس کی وجہ بھی یہ ہے کہ گویا بینک نے یہ گارنٹی حاصل کر لی ہے اس کا رأس المال بہر صورت و اپس کیا جائے گا۔ یہ شرکت کے اصول کے منافی ہے۔

آخری صورت اس لیے جائز نہیں کہ اس میں غرر پایا جاتا ہے کیونکہ کلامٹ کی طرف سے خریدنے کا وعدہ لازمی ہوتا ہے جس سے وہ منحرف نہیں ہو سکتا۔ اس کے متعلق ہم اور پرہتا چکے ہیں کہ بیع میں لازمی وعدہ بیع ہی کی ایک شکل ہے۔ جب بیع اس شرط پر ہو کہ مستقبل میں جو بازاری قیمت ہوگی اس پر میں خرید لوں گا تو اس میں غررو واضح ہے۔

بینک اپنا حصہ کس قیمت پر فروخت کرتا ہے:

اس تحقیق کی غرض سے جب ہم نے اسلامی بینکاری کے ریسرچ سکالر جناب محمد ایوب جو ائمیٹ بینک شعبہ اسلامی بینکاری کے اسٹنٹ رہے ہیں اور انہوں نے اس موضوع پر انگریزی میں ایک کتاب بھی لکھی ہے جو لندن سے شائع ہو چکی ہے، سے پوچھا تو ان کے بقول بینک اپنے یوں قیمت اسمیہ پر فروخت کرتا ہے۔ کیونکہ بینک کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ اپنے لگائے ہوئے سرمایہ کو مختلف یوں میں تقسیم کر لیتا ہے۔ مثلاً اگر بینک نے دس لاکھ روپیہ لگایا ہے تو وہ اس کو پچاس پچاس ہزار کے بیس یوں میں تقسیم کرے گا۔ جو کلامٹ نے وقفے سے اتنی ہی قیمت میں خریدنے ہوتے ہیں۔ ہمارے اس سوال پر کہ یہ تو شریعہ

### دو ریاضت کے مالی معاملات کا شرعی حکم

سینڈرز کے مطابق جائز نہیں، انہوں نے کہا کہ شریعہ سینڈرز مشارکہ متناقصہ کو شرکتہ العنان جو کہ شرکہ عقد کی قسم ہے کے تناظر میں دیکھتا ہے جبکہ اسلامی بینک اس کو شرکہ ملک میں شمار کرتے ہیں۔ شرکہ عقد میں تو قیمت اسمیہ پر فروخت کرنے کا معابدہ نہیں ہو سکتا البتہ شرکہ ملک میں جائز ہے۔ لیکن یہ رائے دووجہ سے درست نہیں۔

۱۔ بقول ڈاکٹر رفیق یونس مشارکہ متناقصہ میں بینک کی غرض شرکت داری نہیں ہوتی نہ ہی اس کے پیش نظر بیع اور اجارہ ہوتا ہے بلکہ اصل مقصد تمویل ہے۔ اس میں بیع اور اجارہ کو گھینٹنے کا مقصد تو صرف تمویل کے ذریعے فائدہ حاصل کرنا ہے۔ جیسا کہ ہم پیچھے ان کے حوالے سے بیان کرائے ہیں۔

۲۔ شرکہ ملک میں کوئی فریق دوسرے کو اس پر مجبور نہیں کر سکتا کہ وہ ضرور اس کا حصہ خریدے جبکہ یہاں شروع ہی میں یہ معابدہ ہو جاتا ہے کہ کلاشت بینک کا حصہ خریدنے کا پابند ہو گا۔ ڈاکٹر رفیق یونس مصری بینکوں میں رائج مشارکہ متناقصہ پر وہی ذائقے ہوئے لکھتے ہیں:

((ولا شک ان المشروعية تكون حيث يكون الوعود غير ملزم والتناقض بالقيمة السوقية، والتنازل عن الملكية تدريجيا مع كل قسط..... وقل من يفعل ذلك كله من المصارف الإسلامية، سبب ذلك ان هذه العملية ظاهرها المشاركة وحقيقةتها التمويل المصرفى)) (المصارف الإسلامية: ص ۴۲)

”اس میں کوئی شہر نہیں کہ یہ تب جائز ہو سکتا ہے جب وعدہ لازمی نہ ہو اور بازاری قیمت پر فروخت ہو اور بینک اپنی ملکیت سے ہر قطع سے تدریجیا دست کش ہو۔ شاذ و نادر ہی کوئی اسلامی بینک ایسا ہو گا جو یہ تمام شرطیں پوری کرتا ہو۔ اس کا سبب یہ ہے بظاہر یہ کاروائی مشارکہ اور حقیقت میں بینکنگ فنا نگ ہے۔

### تُورُق:

مروجہ اسلامی بینکوں میں تمویل کا چوتھا ذریعہ تورق ہے۔ اس کا مطلب ایسی بیع ہے

جس کا مقصد چیز کو ذاتی استعمال میں لانا یا نفع کرنا نہیں بلکہ محض نقدی حاصل کرنا ہوتا ہے۔ مثلاً ایک شخص کو نقدی کی ضرورت ہے تو وہ کوئی چیز ادھار زیادہ قیمت پر خرید کر نقد کم پر فروخت کر دے۔ اس میں یہ ضروری ہوتا ہے کہ وہ چیز کسی تیرے شخص کو فروخت کرے نہ کہ اسی کو جس سے خریدی ہے۔ چنانچہ الموسوعة الفقیہ الکویتیہ میں بعث توورق کا اصطلاحی معنی یوں لکھا ہے:

((التورق فی الاصطلاح ان يشتري سلعة نسيئة ثم بيعها نقدا  
بغير البائع باقل مما اشتراها به ليحصل بذلك على النقد))  
”اصطلاح میں توورق کا معنی ہے کہ آدمی کوئی چیز ادھار خریدے پھر بیچنے والے کے علاوہ کسی دوسرے کے پاس قیمت خریدے کم قیمت پر فروخت کر دے تاکہ اس طریقہ سے نقد رسم حاصل کر سکے۔“

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((ولو كان مقصود المشتري الدرهم وابتاع السلعة الى اجل  
ليبيعها او يأخذ ثمنها فهذا يسمى التورق)) [مجموعہ فتاویٰ:  
[ ۲۹، ص ۲۹]

”اگر خریدار کا مقصد درہم ہو اور وہ ادھار سوادا خریدے تاکہ اسے بیع کر پیسے حاصل کر سکے تو اسے توورق کہتے ہیں۔“

دوسری جگہ بیع عینہ اور توورق میں فرق بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:  
((واما الذى لم يعد الى البائع بحال بل باعها المشتري من مكان  
آخر لجاره فهذا يسمى التورق)) [مجموعہ فتاویٰ: ۲۹ ص ۴۳]  
”جب چیز کسی بھی حالت میں باائع کی طرف نہ لوئے بلکہ مشتری اس کو دوسری جگہ فروخت کر دے تو اسکو توورق کہا جاتا ہے۔“

تورق اور بیع عینہ میں فرق:

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((فَهَذَا الْمُضطَرُ أَنْ أَعْدَ السُّلْعَةَ إِلَى بَائِعَهَا فَهِيَ الْعِينَةُ وَإِنْ بَاعَهَا

لَغَيْرِهِ فَهُوَ التَّوْرُقُ)) [اعلام الموقعين: ج ۳ ص ۹۴۹]

”مُجْبُرٌ عَنْهُ أَكْرَبَهُ أَنْ يَبْيَعِنَ وَالَّذِي كَمْ فَرَوَخَتْ كَمْ تَوَسَّلَ عِينَهُ كَمْ بَيَّنَهُ إِنْ أَكْرَبَهُ  
بَيْزَكَسِي دَوْسَرَ كَمْ فَرَوَخَتْ كَمْ تَوَسَّلَ كَمْ بَيَّنَهُ إِنْ أَكْرَبَهُ“

دوسری جگہ لکھتے ہیں:

((فَأَخْمَدَ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى أَشَارَ إِلَى أَنَّ الْعِينَةَ إِنَّمَا تَقْعُ مِنْ رَجُلٍ  
مُضطَرٍ إِلَى نَقْدِ لِأَنَّ الْمُؤْسِرَ يَضْنَ عَلَيْهِ بِالْفَرْضِ فَيُضْطَرُ إِلَى أَنَّ  
يَشْتَرِي مِنْهُ سِلْعَةً ثُمَّ يَبْيَعُهَا فَإِنَّ إِشْتَرَاهَا مِنْهُ بَائِعَهَا كَانَتْ عِينَةً وَإِنْ  
بَاعَهَا مِنْ غَيْرِهِ فَهِيَ التَّوْرُقُ)) [تهذیب السنن: ج ۵، ص ۱۰۸]

”امام احمد رضی اللہ عنہ نے اس طرف اشارہ کیا ہے کہ بیع عینہ کا معاملہ اس شخص سے  
ہوتا ہے جو نقدی کا محتاج ہوتا ہے کیونکہ خوشحال شخص اسکو فرض دینے میں بغل  
سے کام لیتا ہے تو وہ اس پر مجبور ہو جاتا ہے کہ اس سے کوئی چیز خرید کر پھر اس کو بیع  
دے۔ اگر اس چیز کو وہ بیچنے والا ہی خریدے تو یہ بیع عینہ ہوتی ہے اور اگر وہ کسی دوسرے  
کے پاس بیچے تو اس کو تورق کہتے ہیں۔“

قطر کے معروف عالم ڈاکٹر علی احمد سالوں پڑھتے لکھتے ہیں:

((وَالْتَّوْرُقُ بِهَذَا الْمَعْنَى هُوَ الْعِينَةُ عِنْ الْاِتَّمَةِ الْاَرْبِعَةِ وَمِنْ جَاءَ  
بَعْدِهِمْ بِبَعْضِهِمْ قَرْوَنْ وَلَعِلَّ شِيْخَ الْاِسْلَامِ ابْنَ تِيمِيَّةَ هُوَ اَوَّلُ مَنْ ذَكَرَ  
هَذَا التَّوْرُقَ ثُمَّ جَاءَ اَقْوَالَ الْحَنَابَلَةِ مِنْ بَعْدِهِ)) [موسوعة القضايا  
الفقیہہ المعاصرۃ: ص ۸۹۸]

”آئمہ ار بعد اور ان کے بعد کئی صد یوں تک جو آئے ان کے نزدیک اس معنی میں  
تورق بیع عینہ ہی ہے۔ شاید شیخ الاسلام ابن تیمیہ پڑھتے ہیں شخص ہیں جنہوں نے اس  
تورق کا ذکر کیا پھر ان کے بعد فقهاء حنابلہ کے اقوال میں اس کا ذکرہ آیا ہے۔“

دہر حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

”الموسوعة الفقیہ“ کے مطابق اس اصطلاح کا ذکر صرف فقہاء تنابہ کے ہاں ملتا ہے دوسرے فقہاء اسکو بیع عینہ کے تحت زیر بحث لاتے ہیں۔

((یذکر الفقہاء التورق فی بحث بیع العینہ والبیوع المنہی  
عنہا والربا))

”فقہاء بیع تورق کو بیع عینہ منوعد بیوع اور سود کی بحث میں ذکر کرتے ہیں۔“

تورق کا شرعی حکم:

اس کے شرعی حکم میں تین آراء ہیں:

- ۱۔ سعودی عرب کے سابق مشتی اعظم شیخ عبدالعزیز بن باز رحمۃ اللہ علیہ کی رائے میں یہ جائز ہے۔ [فتاویٰ اسلامیہ: ج ۲ ص ۳۳۳]
- ۲۔ شیخ شیخیمین رحمۃ اللہ علیہ کی رائے میں اگر انسان کو قم کی ضرورت ہو اور یہ جائز طریقہ سے ممکن نہ ہو اور عقد میں سود کی مشاہدہ نہ پائی جائے اور آدمی چیز کو قبضے کے بعد ہی فروخت کرے تو اس کی اجازت ہے ورنہ نہیں۔ [رسائل فقیہہ: ص ۱۰۷]
- ۳۔ یہ کسی بھی صورت جائز نہیں۔

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز اور ایک روایت کے مطابق امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ نے اسکو مکروہ کہا ہے۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز فرماتے ہیں:

((التورق اخیة الربا ای اصل الربا و هذا القول اقوی))

[مجموعہ فتاویٰ: ۲۹ ص ۴۳۱]

”تورق ربا کی جڑ ہے یعنی ربا میں ملوث کرنے کا باعث ہے یہ قول زیادہ قوی ہے۔“  
عظمیم محدث امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((وَكَانَ شِيخُنَارَحْمَةِ اللَّهِ يَمْنَعُ مِنْ مَسَالَةِ التُّورَقِ وَرَوَجَعَ فِيهَا مَرَارًا  
وَإِنَّا حَاضِرٌ فَلَمْ يَرْخُصْ فِيهَا وَقَالَ الْمَعْنَى الَّذِي لَاجْلَهُ حَرَمُ الْرَّبَا

موجودہ فیہا بعینہ من زیادۃ الکلفہ بشراء السلعة و بیعہا والخسارة  
فیہا فالشرعیۃ لاتحرم الضرر الادنی و تبیح ما هو اعلیٰ منه (ج ۳ ص ۹۵۰)

[اعلام الوقعین: ج ۳ ص ۹۵۰]

”ہمارے استاد (امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ) تورق سے منع کرتے تھے۔ ان سے میری موجودگی میں متعدد مرتبہ پوچھا گیا مگر انہوں نے اس کی اجازت نہ دی وہ فرماتے تھے جس وجہ سے سود کو حرام قرار دیا گیا ہے وہ اس (تورق) میں بعینہ موجود ہے۔ اس کے ساتھ چیز خریدنے اور بیچنے کی تکلیف الگ ہے۔ یہ کیمکن ہے کہ شریعت کم تضرر کو تورق ادارے مگر بڑے ضرر کو جائز قرار دے۔“

الموسوعة الفقيية الكويتية میں لکھا ہے کہ جمہور علماء اس کو جائز سمجھتے ہیں۔ لیکن ڈاکٹر علی احمد سالوں رحمۃ اللہ علیہ موسوعہ کے اس دعویٰ سے متفق نہیں ہیں۔ چنانچہ انہوں نے دلائل سے ثابت کیا ہے کہ جمہور فقهاء بھی اس کو غلط ہی قرار دیتے ہیں۔ ان کے خیال میں یہ بعینہ ہی میں شامل ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیے انکی کتاب ”موسوعة القضايا الفقيهة المعاصرة“

راجح رائے:

اگر قائلین اور مانعین کے دلائل کا موازنہ کیا جائے تو ان حضرات کی رائے زیادہ قوی معلوم ہوتی ہے جو اس کے حق میں نہیں ہیں۔ نتیجے کے اعتبار سے تورق اور سود میں کوئی فرق نہیں ہے۔ کیونکہ جب تورق میں اصل غرض نقدی حاصل کرنا ہے نہ کہ کسی بھی لحاظ سے چیز سے فائدہ اٹھانا تو ادھار کی صورت میں زیادہ قیمت لینے کا کوئی جواز باقی نہیں رہتا۔ اسی لیے تو امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ جس وجہ سے سود حرام ہے وہ اس میں بعینہ موجود ہے۔ بلکہ خرید و فروخت کی تکلیف اضافی ہے۔

بیکنوں میں تورق کا استعمال:

ہماری معلومات کے مطابق پاکستان میں ابھی تک اسلامی بیکنوں نے اس پر عمل شروع

نہیں کیا۔ البتہ ملائکشیا اور بعض عرب ممالک میں کچھ سالوں سے اس کا استعمال جاری ہے۔ زیادہ تر یہ معاملہ عالمی مارکیٹ میں میثل جیسے زنک، برونز، نکل اور تانبے وغیرہ کے سودوں میں کیا جاتا ہے۔ اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ ایک ایسا گاہک جس کو نقدی کی ضرورت ہوتی ہے۔ اسلامی بینک سے یہ کہتا ہے کہ وہ اس نوع کا میثل جو عام طور پر دوسرے ملک میں ہوتا ہے، ادھار قسطوں پر خریدنے کے لیے تیار ہے۔ یہ سوڈا میثل کے یونٹ کے حساب سے ہوتا ہے۔ جس کا وزن اور قیمت طے ہوتی ہے اور یہ بھی پہلے ہی طے ہوتا ہے کہ سوڈا مکمل ہونے کے بعد بینک گاہک کے وکیل کی حیثیت سے اس کو آگے فروخت کر کے رقم اس کے کھاتے میں جمع کر دے گا۔ جو وہ نکلا کر اپنی ضرورت پوری کر سکے گا۔ ظاہر ہے کہ بینک نے ادھار کی صورت میں زیادہ قیمت لگانی ہے اور آگے کم قیمت پر فروخت کرنا ہے۔ دونوں دو سوڈوں کے درمیان جو فرق ہو گا وہ بینک کا نفع ہو گا۔ مثلاً بینک نے ایک لاکھ ڈالر کا ایک سوڈا ادھار قسطوں پر بچا ہے تو وہ اس کے وکیل کی حیثیت سے آگے اس کو بچانوے ہزار ڈالر میں فروخت کر کے رقم اس کے کھاتے میں جمع کروادے گا۔ جس سے وہ اپنی مالی ضرورت پوری کر لے گا۔ بینک ایک لاکھ ڈالر کا قسطوں میں وصول کرے گا۔ اس طرح بینک کو پانچ ہزار ڈالر کا فائدہ ہو جائے گا۔ تورق کی یہ قسم کئی لحاظ سے سطور بالا میں بیان ہونے والی قسم سے مختلف ہے۔

اس میں فروخت کنندہ یعنی بینک خریدار اور فروخت کنندہ کے درمیان واسطہ ہوتا ہے۔ جبکہ پہلی قسم میں فروخت کنندہ کا درمیان میں کوئی کردار نہیں ہوتا۔

تورق کی اس نوع میں نقدی کا ضرورتمند خود بینک سے جس کا اب وہ مدیون (مقرض) ہو چکا ہے رقم وصول پاتا ہے۔ جبکہ تورق کی اول الذکر قسم میں وہ آخری خریدار سے خود وصول پاتا ہے۔ اس میں پہلے فروخت کنندہ کا کوئی خلخلہ نہیں ہوتا۔

اسلامی بینکوں میں راجح تورق اور نقد و بیوں کو مجموعہ ہوتی ہے۔ جو حقیقت میں ایک دوسرے کے ساتھ مشرد ط ہوتی ہے۔ فقہی تورق میں یہ چیز نہیں ہوتی۔

❖ فقہی تورق میں وہ چیز زیادہ یا قیمت خرید پر بکنے کا احتمال بھی ہوتا ہے لیکن بیکوں میں راجح تورق میں اس کا کم قیمت پر بینچا طے ہوتا ہے۔

### شرعی حیثیت:

❖ جب راجح رائے مطابق تورق بذات خود منع ہے تو یہ صورت بدرجہ اتم ممنوع ہوئی چاہیے کیونکہ یہ کئی لحاظ ہے اس سے مختلف ہے اور پھر سب کام بینک کے کرنے کی وجہ سے اس کی مشاہدہ سودا اور بعینہ سے ہو جاتی ہے۔

❖ نبی ﷺ کا فرمان ہے ایک بیع میں دو شرطیں درست نہیں۔ اس میں تو کئی شرطیں پائی جاتی ہیں مثلاً:

- \* یہ شرط کہ مشتری بینک کو وکیل بنائے گا۔
- \* مشتری وکالت منسون نہیں کر سکتا۔
- \* بینک کی قیمت خرید سے زیادہ پیے دے گا۔
- \* آگے کم قیمت پر فروخت کرے گا۔

❖ جس چیز پر سودا ہوتا ہے وہ بینک کے پاس پہلے سے موجود نہیں ہوتی بلکہ بینک بعد میں خریدتا ہے۔ اس طرح یہ ”مراقبة للأمر بالشراء“ ہے جو بذات خود جائز نہیں۔

### بیع سلم:

بعض اسلامی بیکوں میں تمویلی سرگرمیوں کے لئے سلم کا استعمال بھی جاری ہے سلم ایک معروف شرعی اصطلاح ہے جس سے مراد یعنی دین اور خرید و فروخت کی وہ قسم ہے جس میں ایک شخص یہ ذمہ داری قبول کرتا ہے کہ وہ مستقبل کی فلاں تاریخ پر خریدار کو ان صفات کی حامل فلاں چیز ہمیا کرے گا۔ شیخ الاسلام حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((وَالسَّلَمُ شَرْعَائِيْعَ مَوْصُوفٌ فِي الدَّمَّةِ)) (فتح الباری: ج 4، ص 540)  
”سلم کا شرعی معنی ہے ایسی چیز بیچنے کی ذمہ داری اٹھانا جس کی صفات بیان کردی گئی ہوں،“

## دو حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

163

اس کو سلف بھی کہتے ہیں کیونکہ اس میں بیچی گئی چیز کی قیمت معاملہ کے وقت ہی ادا کر دی جاتی ہے۔ یعنی یہ بیع کی وہ قسم ہے جس میں قیمت تو فوری ادا کر دی جاتی ہے مگر چیز بعد میں فراہم کی جاتی ہے۔

نبی ﷺ جب بھرت کر کے مدینہ متورہ تشریف لائے تو یہاں بیع کی یہ صورت بھی رائج تھی آپ ﷺ نے اس سے کلیتی منع کرنے کی بجائے بنیادی اصلاحات کر کے اس کو باقی رکھا جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں:

((قَدِيمَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الْمَدِينَةَ، وَهُمْ يُسْلِفُونَ بِالْتَّمِيرِ السَّتِينَ وَالثَّلَاثَ، فَقَالَ مَنْ أَسْلَفَ فِي شَيْءٍ فَقُنْيَ كَيْلٌ مَعْلُومٌ وَوَزْنٌ مَعْلُومٌ، إِلَى أَجَلٍ مَعْلُومٌ)) [صحیح بخاری: باب السلم فی وزن معلوم]  
 ”نبی ﷺ مدینہ تشریف لائے تو لوگ کھبوروں میں دو اور تین سال کے لیے بیع سلم کرتے تھے اس پر آپ ﷺ نے فرمایا: جو شخص بیع سلم کرنا چاہتا ہے وہ متعین پیانے اور وزن میں متعین مدت کے لیے کرے۔“

دوسری جگہ فرماتے ہیں:

((أَشَهَدُ أَنَّ السَّلَفَ الْمَضْمُونُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى قَدْ أَحَلَّ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ وَأَذِنَ فِيهِ شَمَ قَرَأَهُ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَابَّتُمْ بِلَدِينِ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاَكْتُبُوهُ)) [مصنف ابن ابی شیبہ: ج ۵ ص ۲۷۷، مستدرک حاکم: ج ۷ ص ۲۵۸]

”میں گواہی دیتا ہوں کہ مقررہ مدت تک حفاظت دی گئی سلم کو اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں جائز قرار دیا ہے اور اس کی اجازت دی ہے۔ پھر انہوں نے قرآن حکیم کی یہ آیت تلاوت فرمائی۔“

((يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَابَّتُمْ بِلَدِينِ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاَكْتُبُوهُ)) [البقرة: ۲۸۲]

”اے ایمان والوں! جب تم آپس میں مقررہ وقت تک ادھار کا معاملہ کرو تو اس کو کھلی کرو۔“

حضرت عبد اللہ بن ابی او فی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

((إِنَّا كُنَّا نُسَلِّفُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ فِي الْجِنْسَةِ، وَالشَّعِيرِ وَالزَّيْبِ، وَالسَّمْرِ)) [صحیح بخاری: باب السلم فی وزن معلوم]

”ہم رسول اللہ علیہ السلام، ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما کے دور میں گندم، جو، بھور اور منقہ میں بیع سلم کرتے تھے۔“

شیخ الاسلام حافظ ابن حجر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

((وَانْفَقَ الْعُلَمَاءُ عَلَى مَشْرُوعِيَّتِهِ إِلَّا مَا حُكِيَّ عَنْ إِبْنِ الْمُسَيْبِ))

[فتح الباری: ج ۴ ص ۵۴۰]

”سعید بن مسیب رضی اللہ عنہ کے علاوہ تمام علماء اس کے جواز پر متفق ہیں۔“

سلم کی اجازت کا فلسفہ:

بعض کسانوں اور مینوں فیکچر کے پاس ضرورت کے مطابق مثلاً بیج، کھادوں، آلات، خام مال خریدنے اور لیہر کے لیے رقم نہیں ہوتی۔ ایسے لوگوں کو اسلام نے یہ سہولت دی ہے کہ وہ حصول رقم کی خاطر اپنی فصل یا پیداوار قبل از وقت فروخت کر سکتے ہیں تاکہ قرض کے لیے کسی کے سامنے ہاتھ پھیلانے سے بچے رہیں۔ اضافی فائدہ یہ ہوتا ہے کہ آدی چیز یعنی کے لیے کسہ تلاش کرنے کی فکر سے آزاد ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس کا سودا پہلے ہی ہو پکا ہوتا ہے۔ اس سے خریدار کو بھی فائدہ پہنچتا ہے کیونکہ سلم میں قیمت ان چیزوں کی نقد قیمت سے کم ہوتی ہے جو نقد ادا کی جانی ہو۔ مزید برآں اگر چیز آگے پہنچا چاہتا ہو تو مارکینگ کے لیے مناسب وقت مل جاتا ہے۔

کیا سلم خلافی قیاس ہے؟

شرعی اصول کے مطابق انسان کو وہی چیز یعنی کی اجازت ہے جو نہ صرف وجود میں

دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

آپنی ہو بلکہ اس کی ملکیت اور قبضہ میں ہو جبکہ سلم میں عقد کے وقت چیز کا وجود ہی نہیں ہوتا۔ اس بنا پر بعض فقہاء نے کہا ہے کہ سلم بیع معدوم کی ایک استثنائی صورت ہے۔ مگر امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ اس سے متفق نہیں ہیں چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

((وَمَا السَّلْمُ فِمَنْ ظَنَّ أَنَّهُ عَلَىٰ خَلَافَ الْقِيَاسِ تَوْهِمَ دُخُولَهُ تَحْتَ قَوْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تَبْعَثُ مَا لَيْسَ عِنْدَكَ فَإِنَّهُ بَيْعٌ مَعْدُومٌ وَالْقِيَاسُ يَمْنَعُ مِنْهُ وَالصَّوَابُ أَنَّهُ عَلَىٰ وَقْقِ الْقِيَاسِ فَإِنَّهُ بَيْعٌ مَضْمُونٌ فِي النَّعْمَةِ مَوْصُوفٌ مَقْدُورٌ عَلَىٰ تَسْلِيمِهِ غَلَبًا وَهُوَ كَالْمُعَارِضَةِ عَلَىٰ الْمَنَافِعِ فِي الْإِجَارَةِ وَقَدْ تَقْدَمَ أَنَّهُ عَلَىٰ وَقْقِ الْقِيَاسِ)) [اعلام الموقعين: ج ۲ ص ۱۹]

”اس کا مطلب ہے کہ جو حضرات سلم کو خلاف قیاس سمجھتے ہیں وہ اس کو نبی ﷺ کے اس ارشاد ”جو چیز تیرے پاس موجود نہیں اس کو فروخت نہ کر۔“ میں داخل سمجھنے کی غلطی کرتے ہیں جبکہ صحیح بات یہ ہے کہ یہ قیاس کے مطابق ہے۔ کیونکہ یہ اسی بیع ہے جس میں انسان ایسی چیز جس کو عام طور پر حوالے کر سکتا ہوتا ہے بیان کی گئی صفات کے مطابق یعنی کی ذمہ داری اختاتا ہے۔ یہ اجارہ میں منفعت کا معاوضہ لینے جیسی صورت ہے۔ اور یہ پہلے گزر چکا ہے کہ یہ قیاس کے مطابق ہے۔“

سلم کی شرطیں:

اس میں ان تمام پابندیوں کو ملحوظ رکھنا ضروری ہے جو شریعت نے عام بیع کیلئے مقرر کی ہیں تاہم معاملہ کو غرر سے پاک رکھنے کے لئے کچھ خاص شرطیں بھی رکھی گئی ہیں۔ مثلاً:

- جس چیز کا سودا کیا جا رہا ہو معاہدے کے وقت اس کی نوعیت، اوصاف، مقدار، تعداد اور مالیت کا تعین پہلے سے کیا جا سکتا ہو۔ جن چیزوں میں یہ ممکن نہ ہو ان میں بیع سلم جائز نہیں ہوتی۔ جیسے قیمتی موتو، جواہرات اور نوادرات ہیں کیونکہ ان کی اکائیاں ایک دوسرے سے کافی مختلف ہوتی ہیں۔

● جو چیز پچی اور جو قیمت میں دی جا رہی ہو دونوں کا تعلق ان اموال سے نہ ہو جن میں

دُورِ حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

فوری قبضہ کی شرط ضروری ہے جیسے چاندی کے عوض سونے کی بیع یا گندم کے بدے گندم کا سودا۔ کیونکہ اس قسم کے تبادلہ میں موقع پر قبضہ شرط ہے۔

مکمل قیمت معاہدہ کے وقت ہی ادا کر دی جائے۔ نبی ﷺ کا ارشاد ہے۔

((مَنْ سَلَفَ فِيْ تَمِيرٍ فَلِيُسْلِيفْ فِيْ كَبْلٍ مَعْلُومٍ، وَوَزْنٌ مَعْلُومٌ))

[صحیح بخاری: کتاب السلم، باب السلم فی کیل معلوم]

”جو بھروس میں بیع سلف کرے وہ معلوم پیانے اور معلوم وزن میں کرے۔“

سلف سلم کا دوسرا نام ہے اور اس کو سلف اس لے کہا جاتا کہ اس میں قیمت پیشگی ادا کر دی جاتی ہے جیسا کہ ہم پہلے بیان کر آئے ہیں یعنی پیشگی قیمت کی شرط آپ ﷺ نے خود لگائی ہے۔ اور اگر پوری قیمت پہلے ادا نہ کی جائے تو یہ ادھار کا ادھار کے ساتھ تبادلہ ہو گا جو شرعاً ممنوع ہے۔ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((وَأَنْفَقُوا عَلَى اللَّهِ يَشْرِطْ لَهُ مَا يَشْرِطْ لِلْبَيْعِ، وَعَلَى تَسْلِيمِ رَأْسِ الْمَالِ فِي الْمَحْلِسِ)) [فتح الباری: ٤ ص ٥٤٠]

”علماء اس پر متفق ہیں کہ اس کی بھی وہی شرطیں ہیں جو عام بیع کی ہیں اور اس پر بھی متفق ہیں کہ مجلس میں رأس المال حوالے کرنا ضروری ہے۔“

امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((هذا الشرط لا بد منه ولا يتم السلم إلا به وإنما كان من بيع الكالىء بالكالىء وقد قدمنا النهي عنه)) [السیل الجرار: کتاب

البیع باب السلم]

”یہ شرط ضروری ہے اس کے بغیر سلم مکمل نہیں ہوتی ورنہ یہ ادھار کی ادھار کے ساتھ بیع ہو گی۔ اور اس کی ممانعت ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔“

مدت حوالگی پوری طرح واضح ہو۔ اگر اس میں کسی قسم کا ابہام پایا جائے تو بیع سلم درست نہ ہو گی۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رض نقل کرتے ہیں:

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَىٰ عَنْ بَيْعِ حَبْلِ الْحَبْلَةِ، وَكَانَ يَبِاعُهُ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةُ، كَانَ الرَّجُلُ يَتَّنَعُ الْجَزُورَ إِلَى أَنْ تُنْتَجَ النَّاقَةُ، ثُمَّ تُنْتَجُ الْبَيْتُ فِي بَطْنِهَا)) [صحیح بخاری: باب بيع الغر و حبل الحبلة]

”بلاشبہ رسول اللہ ﷺ نے حاملہ کے حمل کی بیع سے منع فرمایا ہے۔ (نافع کہتے ہیں) بیع کی یہ صورت زمانہ جاہلیت میں رائج تھی۔ آدمی اس وعدہ پر اونٹ خریدتا کہ جب اونٹ بنے پھر وہ بڑی ہو کر جنے تب قیمت دوں گا“

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

((لَا تَبَايِعُوا إِلَى الْحَصَادِ وَالدَّيَاسِ وَلَا تَبَايِعُوا إِلَّا إِلَى أَجْلٍ مَعْلُومٍ))

[ارواه الغلیل: ج ۵ ص ۲۱۷]

”فصل کا نئے یا گاہنے تک بیع نہ کرو بلکہ متعین مدت تک کرو“

ان دونوں صورتوں میں چونکہ مدت میں ابہام ہے اس لئے یہ جائز نہیں ہیں۔

مخصوص باغ یا زمین کے مخصوص قطعہ کی پیداوار میں بیع سلم نہیں ہو سکتی کیونکہ اس میں غرر پایا جاتا ہے۔ ممکن ہے وہ باغ پھل نہ دے یا قطعہ زمین میں فصل ہی نہ ہو۔ سعید بن ععنہ نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا:

((هَلْ لَكَ أَنْ تَبِيعَنِي تَمِّرا مَعْلُومًا إِلَى أَجْلٍ مَعْلُومٍ مِنْ حَائِطٍ بَيْنَ فُلَانَ قَالَ لَا أَبِيعُكَ مِنْ حَائِطٍ مُسَمَّىٰ، بَلْ أَبِيعُكَ أُو سُقَّا مُسَمَّاً إِلَى أَجْلٍ مُسَمَّىٰ)) [فتح الباری: ج ۴ ص ۵۴۶]

”کیا آپ مجھے بنی فلان کے باغ سے متعین مدت کے لیے متعین کھوریں فروخت کریں گے۔ آپ نے فرمایا متعین باغ سے نہیں بلکہ متعین وقت متعین مدت کے لیے فروخت کرتا ہوں۔“

شیخ الاسلام حافظ ابن حجر عسقلانی قم طراز ہیں:

((وَنَقْلَ إِبْنِ الْمُنْذِرِ اِتْفَاقَ الْاَكْثَرِ عَلَىِ مَنْعِ السَّلَمِ فِي بُسْتَانِ مُعَيْنٍ

لِأَنَّهُ عَرَرَ)) [حوالہ مذکورہ]

”ابن منذر نے معین باغ میں سلم کی ممانعت پر اکثر کا اتفاق نقل کیا ہے۔“

ڈاکٹر علامہ محمد سلیمان اشقر لکھتے ہیں:

”دور حاضر میں اس کی بعض صورتوں میں نظر ثانی ہوئی چاہے کیون کہ بعض بڑی بڑی فیکٹریاں ایسی ہیں جن کی مصنوعات بہت زیادہ پھیلی ہوئی ہیں اور ان کی مصنوعات میں ایسی خوبیاں ہیں جو دوسری فیکٹریوں کی مصنوعات میں نہیں پائی جاتیں۔ جیسے مرصدیز کمپنی کی گاڑیاں یا تو شیبا کے شیلیویٹن ہیں اگر کوئی مرصدیز گاڑی ۲۰۰ مارچ ۱۹۹۲ء میں سلم کرنا چاہے تو یہ جائز ہوئی چاہے بلکہ میرے نزدیک گاڑیوں میں اس وقت تک سلم درست نہیں جب تک فیکٹری کا نام ذکر نہ کرے۔ صرف یہ کہہ دینا کافی نہیں کہ گاڑی پانچ سینٹ اور فلاں سال کا مائل ہو کیونکہ قیتوں کے فرق کی وجہ سے اس میں جہالت پائی جاتی ہے جو زراع کا باعث بن سکتی ہے۔ گاڑیوں کے علاوہ دوسری بڑی فیکٹریوں جن کی پیداوار بازاروں میں عام ہے کا بھی یہی حکم ہے۔ البتہ مخصوص زرعی فارم اور محدود پیداوار کے حامل کا رخانے کا حکم نہیں کیونکہ اس کی پیداوار بند بھی ہو سکتی ہے۔“

[بحوث فقهیہ فی قضایا اقتصادیہ معاصرۃ: ج ۱، ص: ۱۹۴-۱۹۵]

علامہ سلیمان اشقر کے خیال میں بعض مالکی فقہاء جیسے ابن شاس اور ابن الحاچب کے کلام سے بھی اس نقطہ نظر کی تائید ہوتی ہے۔ انہوں نے معین باغ کے پھل میں سلم ناجائز ہونے کے ساتھ یہ شرط لگائی ہے ”کوہ باغ چھوٹا نہ ہو“ اور جانوروں میں یہ قید لگائی ہے ”کہ ان کا تعلق ایسی نسل سے نہ ہو جو کم پائی جاتی ہو“ اس کا مطلب ہے کہ باغ اگر بڑا اور جانور کی نسل زیادہ پائی جاتی ہو تو اس میں سلم غیر متعین ہی کی طرح ہے۔

مزید لکھتے ہیں کہ بعض فقہاء کے اس کلام ”کہ بڑی بستی کے پھل میں سلم جائز ہے لیکن اگر چھوٹی ہو تو پھر جائز نہیں“ سے بھی اس کو تقویت ملتی ہے [حوالہ مذکورہ]

ملاحظہ:

شیرز کے سو دوں میں چونکہ کچھی کا نام ذکر کرنا ضروری ہوتا ہے جس سے اس کی حیثیت متعین چیز میں سلم کی ہو جاتی ہے جو ناجائز ہے ممکن ہے جب پردوگی کا وقت آئے مارکیٹ میں اس کچھی کے شیرز و ستیاب نہ ہوں لہذا شیرز میں بیع سلم درست نہیں۔

سلم اور استصناع میں فرق:

استصناع کا معنی ہے آڑ پر کوئی چیز تیار کروانا۔ الحدیث علماء کی رائے میں یہ سلم کی ہی ایک قسم ہے جس کا تعلق ایسی اشیاء سے ہے جو آڑ پر تیار کروائی جاتی ہیں اور اس میں پابندیاں قدرے نہیں۔ مثلاً اس میں پوری قیمت پیشگی ادا کرنا ضروری نہیں۔ ذاکر علی احمد سالوس رض لکھتے ہیں:

((الاستصناع عند المالكية والشافعية والحنابلة جزء من السلم لا يصح الا بشرطه وهو عند الحنفية عدا زفر عقد مستقل له شرطه واحكامه الخاصة )) [موسوعة القضايا الفقهية المعاصرة

والاقتصاد الاسلامي: ص ٨٤٢]

”ماکیوں، شافعیوں اور حنبلیوں کے نزدیک استصناع سلم کی ہی قسم ہے۔ جو سلم کی شرطوں کے بغیر درست نہیں ہوتی۔ البتہ امام زفر کے علاوہ باقی حنفیوں کے نزدیک یہ ایک مستقل عقد ہے جس کی اپنی شرطیں اور خاص احکام ہیں۔“

سلم میں رہن اور ضمانت طلب کرنا:

بیع سلم میں بھی گئی چیز چونکہ فروخت کنندہ کے ذمہ ادھار ہوتی ہے لہذا خریدار حاگی یقینی بنانے کے لئے رہن یا گارنٹی کا مطالبہ کر سکتا ہے۔ ہم اور حضرت عبداللہ بن عباس رض کے حوالے سے بیان کرائے ہیں کہ قرآن حکیم کی آیت

﴿هُنَّا إِلَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَآيَنْتُمْ بِذِيْنِ إِلَى أَجْلٍ مُسَمَّى فَاَكْتُبُوهُ﴾ [البقرة: ٢٨٢]

”اے ایمان والو: جب تم آپس میں مقرر وقت تک ادھار کا معاملہ کرو تو اس کو لکھ لیا کرو۔“

میں بیع سلم بھی شامل ہے جبکہ اس سے بعد والی آیت میں ادھار میں رہن کی اجازت دی گئی ہے۔ یعنی سلم میں رہن کا جواز قرآن سے ثابت ہے۔ امام بخاری رض نے اس کے حق میں بایس الفاظ بَابُ الرَّهْنِ فِي السَّلَمِ ”سلم میں رہن کا ثبوت“ عنوان باندھا ہے اور یہ روایت ذکر کی ہے۔ اعمش رض کہتے ہیں:

((تَذَكَّرْنَا عِنْدَ إِبْرَاهِيمَ الرَّهْنَ فِي السَّلَفِ فَقَالَ حَدَّثَنِي الْأَسْوَدُ عَنْ عَائِشَةَ - رضي الله عنها - أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اشْتَرَى مِنْ يَهُودِي طَعَامًا إِلَى أَجْلٍ مَعْلُومٍ، وَارْتَهَنَ مِنْهُ دِرْعًا مِنْ حَدِيدٍ))

[صحیح بخاری: باب الرهن فی السلم]

”ہم نے ابراہیم کے پاس سلم میں رہن کے متعلق گفتگو کی انہوں نے فرمایا مجھے اسود نے حضرت عائشہ رض سے بیان کیا کہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم نے ایک یہودی سے معین مدت کے لئے غلہ خریدا اور اس کے پاس لو ہے کی زرہ گروی رکھی۔“

سلم میں قبضہ کی مدت:

چونکہ حدیث و سنت میں بیع سلم میں قبضہ کی کم از کم مدت کے متعلق کوئی صراحة نہیں ملتی اس لیے اس بارہ میں فقہاء کا اختلاف ہے بعض کے نزدیک ایک گھری کی مہلت بھی کافی ہے جبکہ بعض نصف یوم بعض دو بعض تین اور بعض پندرہ یوم کے قائل ہیں۔ [عدمۃ القاری: ۷۸ ص: ۵۸]

علامہ ابن قدامہ رض کی رائے میں کم از کم اتنی مدت ہوئی چاہے جس کا قیتوں پر مناسب اثر پڑتا ہو وہ ایک مہینہ یا اس کے قریب ہے۔ [المغایر ج ۲ ص ۳۰۲]

صحیح بات یہ ہے کہ فریقین کو باہمی رضا مندی سے کوئی بھی مدت مقرر کرنے کا اختیار ہے۔

دو رہاضر کے مال معاشرات کا شرعی عالم 171

ایک تو اس لیے کہ ذخیرہ احادیث میں نبی ﷺ سے کم از کم مدت کے متعلق کوئی روایت منقول نہیں۔

دوسرا اس لیے کہ سلم کی اجازت کا مقصد لوگوں کو سہولت دینا ہے یہ مقصد تب ہی حاصل ہو سکتا ہے جب مدت کی پابندی نہ ہو۔

حوالگی میں تاخیر پر جرمانہ:

سلم میں بیچ گئی چیز چونکہ فروخت کنندہ کے ذمے دین (ادھار) ہوتی ہے جس میں تاخیر پر جرمانہ صریح سود شمار ہوتا ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا قول ہے:

((مَنْ أَسْلَفَ سَلْفًا فَلَا يَشْتَرِطُ إِلَّا قَضَاءً)) [مؤطرا امام مالک: باب

مالا يجوز من السلف]

”جو قرض دے وہ ادا میگی کے علاوہ کوئی شرط عائد نہ کرے۔“

اسلامی بیکوں کی رہنمائی کے لیے مرتب کردہ شریعہ شینڈ رز میں ہے۔

((لَا يَحُوزُ الشَّرْطُ الْحُرَائِيُّ عَنِ التَّائِجِيِّ فِي تَسْلِيمِ الْمُسْلِمِ فِيهِ))

[ص ۱۶۲]

”جس چیز میں سلم کا سودا ہوا ہواں کی تاخیر پر شرط جزاً جائز نہیں۔“

صفحہ ۱۶۲ میں ممانعت کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ جس چیز کا سودا ہوا ہے وہ بیچنے والے کے ذمہ دین ہے جس پر اضافہ کی شرط سود شمار ہوتی ہے۔  
اگر فروخت کنندہ تگ دتی کی وجہ سے بروقت چیز مہیا نہ کر سکے تو اس کو فراغتی تک موقع دیا جائے گا۔

اگر مطلوبہ چیز کی پیداوار کم ہونے یا بازار میں دستیاب نہ ہونے کی وجہ سے باائع کے لیے بروقت سپردگی ممکن نہ ہو تو خریدار کے پاس دو اختیار ہوتے ہیں۔  
۱۔ بازار میں آسانی سے دستیاب ہونے کا انتظار کرے۔  
۲۔ سودا ختم کر کے اپنی رقم وصول کر لے۔ [المعاییر الشرعیہ ص: ۱۶۲]

دوسرا حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

اگر مدد اتنا خیری ہر بے استعمال کرے تو خریدار کو گارنٹی بیچنے کا بھی حق ہے، ایسی صورت میں خریدار کے پاس دو اختیار ہوں گے۔

- گارنٹی سے حاصل شدہ رقم سے اس قسم کی چیز بازار سے خرید لے۔
- یا اپنی اصل رقم وصول پالے۔

لیکن اضافی رقم خواہ جرمانے کے نام پر ہی کیوں نہ ہو وصول نہیں کی جاسکتی۔ بعض حضرات کی رائے میں اگر جرمانہ کی رقم قرض خواہ یا ادھار دینے والے کی آمدن کا حصہ نہ ہے تو اس میں کوئی مفہوم نہیں۔ لیکن یہ رائے صاحب نہیں کیونکہ شرعاً قرض یا ادھار پر مشروط اضافہ سود کے زمرہ میں داخل ہے اس میں آمدن کا حصہ بننے یا نہ بننے کی شرط نہیں۔

قبضہ سے پہلے بیچنا:

سلم کے ذریعے خریدی گئی چیز جب تک خریدار کے قبضہ میں نہ آجائے اس کو آگے فروخت کرنا منع ہے۔ کیونکہ یہ 2 دین ہے جس کو بیچنا شرعاً درست نہیں علاوہ ازیں احادیث میں قبضہ سے قبل فروخت کی ممانعت ہے۔ چنانچہ علامہ ابن قدامہ لکھتے ہیں:

(أَمَّا بَيْعُ الْمُسْلِمِ فِيهِ قَبْضَيْهِ، فَلَا نَعْلَمُ فِي تَحْرِيمِهِ حِلَالًا، وَقَدْ نَهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ بَيْعِ الطَّعَامِ قَبْلَ قَبْضَيْهِ وَعَنْ رِبْحِ مَا لَمْ يُضْمَنْ وَلَا نَهَى مَبِيعُ لَمْ يَدْخُلْ فِي ضَمَانِهِ، فَلَمْ يَحُرِّبْ بَيْعَهُ، كَالطَّعَامِ قَبْلَ قَبْضَيْهِ) (المغنى: ج 9 ص 68)

”سلم کے ذریعے خریدی گئی چیز کو قبضہ سے قبل فروخت کرنے کی حرمت میں ہم کسی اختلاف کا علم نہیں رکھتے۔ بلاشبہ جبی بھائی نے قبضہ سے قبل غلے کی بیچ سے منع فرمایا ہے۔ اور اس چیز کے نفع سے بھی منع فرمایا ہے جس کا رسک نہ اٹھایا گیا ہو۔ اور یہ چیز تو ایسی اس کے رسک میں نہیں آئی لہذا اس کی بیچ جائز نہیں جس طرح غلے کی قبضہ سے قبل بیچ جائز نہیں۔“

نوٹ: اس چیز کی فروخت کا ایسا وعدہ جس کی پابندی دونوں یا کسی ایک فریق کے لیے

لازی ہو وہ بھی اس ممانعت میں شامل ہیں۔

تجارت میں سلم کا استعمال:

کیا سلم کی اجازت صرف کاشتکاروں اور اشیاء تیار کرنے والوں کو ہے یا سپلائرز بھی اس سے فائدہ اٹھا سکتے ہیں؟ اس بارہ میں دونوں نظر ہیں۔

۱۔ اکثر علماء کی رائے میں یہ روایت تاجر و کاروں کے لیے بھی ہے۔ امام بخاری رض بھی اسی نقطہ نظر کے حامی ہیں چنانچہ انہوں نے اس کے حق میں ”باب السلم الی من لیس عنده اصل“ ایسے شخص سے سلم کا معاملہ کرنا جس کے پاس اس چیز کی اصل نہ ہو“ کے عنوان سے ایک مستقل باب باندھا ہے اور استدلال کے لیے ذیل کی روایت لائے ہیں۔

((قَالَ عَبْدُ اللَّهِ كُنَّا نُسْلِفُ نَيْطَ أَهْلِ الشَّامِ فِي الْحِنْطَةِ، وَالشَّعِيرِ، وَالرَّزِيبِ، فِي كَيْلِ مَعْلُومٍ، إِلَى أَجْلِ مَعْلُومٍ فُلِثٌ إِلَى مَنْ كَانَ أَصْلُهُ عِنْدَهُ قَالَ مَا كُنَّا نَسْأَلُهُمْ عَنْ ذَلِكَ)) [صحیح بخاری: باب السَّلَمِ إِلَى مَنْ لَيْسَ عِنْدَهُ أَصْلُ]

”حضرت عبد اللہ رض کہتے ہیں: ہم شام کے کاشتکاروں کے ساتھ گندم، جو، اور تیل میں متین یا نیپوں کے متعلق مدت کے لیے سلم کا معاملہ کرتے: محمد بن الی جمال رض کہتے ہیں میں نے پوچھا: کیا ان سے جن کے پاس ان چیزوں کی اصل ہوتی؟ انہوں نے فرمایا: ہم ان سے اس کے متعلق نہیں پوچھتے تھے۔“

حضرت عبد اللہ رض کا مطلب ہے کہ ہم ان سے یہ نہیں پوچھتے تھے کہ تمہارے پاس گندم یا جو کی اصل ہے یا نہیں؟

اس نقطہ نظر کے حق میں دوسری روایت یہ پیش کی جاتی ہے۔

((كُنَّا نُسْلِفُ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ فِي الْحِنْطَةِ وَالشَّعِيرِ وَالرَّزِيبِ أَوِ التَّمَرِ شَكَّ فِي التَّمَرِ وَالرَّزِيبِ

وَمَا هُوَ عِنْدَهُمْ أُوْ مَا نَرَاهُ عِنْدَهُمْ) [مسند احمد: ۱۹۶۴۰]

”ہم رسول اللہ ﷺ کو بکر اور عمر یعنی کے دور میں گندم، جو اور منقی یا کہا کھبوروں میں (یعنی راوی کو یہ میک ہے کہ کھبور کا لفظ بولا یا منقی کا) بیع سلم کرتے حالانکہ وہ چیز ان کے پاس نہیں ہوتی تھی یا کہا ہم وہ ان کے پاس نہیں دیکھتے تھے“

اس نقطہ نظر کے تالیفین کہتے ہیں یہ روایات اس امر کا بین ثبوت ہیں کہ سلم کی اجازت سپلائر کے لیے بھی ہے۔

۲۔ دوسری رائے یہ ہے کہ سلم کی اجازت صرف کاشتکاروں اور مینو فیکر ز کو ہے۔ ان حضرات کی دلیل یہ ہے کہ کاشتکار اور چیز تیار کرنے والا جب سلم کے ذریعے چیز پیچتا ہے تو غالب گمان یہی ہوتا ہے مدت حاگی کے وقت وہ چیز اس کے پاس موجود ہو گی اس کو دوسرے سے خریدنے کی ضرورت پیش نہیں آئی گی گویا وہ اپنی ملکیتی چیز بچ رہا ہے اس کے برکس سپلائر جب سلم کا معاہدہ کرتا ہے تو وہ چیز اس کے پاس موجود نہیں ہوتی شریعت نے غیر ملکیتی چیز کا سودا کرنے پر پابندی لگائی ہے حضرت حکیم بن حزام رض فرماتے ہیں:

((سَأَلَتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَلَّتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ يَا أَيُّهُنَّ الرَّجُلُ فَيَسْأَلُنِي الْبَيْعَ لَيْسَ عِنْدِي أَيْمَعَهُ مِنْهُ لَمَّا ابْتَاعَهُ لَهُ مِنَ السُّوقِ))

”میں نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا کہ میرے پاس ایک آدمی آتا ہے وہ مجھے اسی چیز پیچنے کو کہتا ہے جو میرے پاس نہیں ہوتی کیا میں اس کو بیع دوں پھر وہ بازار سے خرید کر اس کو دوے دوں۔“

اس پر آپ نے فرمایا:

((لَا تَبْيَعُ مَا لَيْسَ عِنْدَكَ) [سنن النسائی: باب بَيْعٌ مَا لَيْسَ عِنْدَ الْبَائِعِ])

”جو چیز تیرے پاس نہیں وہ فروخت نہ کر۔“

ان حضرات کے خیال میں حضرت حکیم رض کا سوال تجارت میں سلم کے متعلق ہی تھا

مگر آپ نے اس کی اجازت نہ دی اور نہ ہی آپ ﷺ نے یہ فرمایا کہ اگر اس کی صفات بیان کر دی گئی ہوں تو پھر جائز ہے۔ ان حضرات کی تحقیق میں میں جوروایات اول الذکر فریق نے پیش کی ہیں وہ ان کے موقف کے ثبوت کے لیے ناکافی ہیں۔ پہلی روایت کا مفہوم صرف اتنا ہے کہ خریدار کو فروخت لکنندہ سے یہ پوچھنے کی ضرورت نہیں کہ آپ کے پاس کیجھی یا باغ ہے یا نہیں۔ [بحوث فی فقه المعاملات الماليہ: ص ۱۳۴، ۱۳۷، ۱۳۹، ۱۴۹ للدكتور رفیق یونس المصری]

ان حضرات کی طرف سے دوسری روایت کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ اس کا مطلب ہے کہ جو چیزِ سلم میں فروخت کی جا رہی ہے اس کا معاملہ ہے کے وقت پایا جانا ضروری نہیں جیسا کہ بعض فقہاء کی رائے ہے کہ وہ چیزِ معاملہ طے پانے کے دن سے قبضہ کے دن تک بازار میں دستیاب ہو۔

جو حضرات پلائرز کو سلم کی اجازت دیتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ آپ ﷺ کے فرمان "جو چیز تیری ملکیت میں نہیں اس کو فروخت نہ کر" سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ تاجر سلم سے فائدہ نہیں اٹھا سکتا۔ اس ارشاد کا معنی صرف یہ ہے کہ ایسی متعین چیز فروخت نہ کر جو تیرے قبضہ میں نہ ہو بلکہ غیر کی ملکیت ہو۔ چنانچہ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ اس کی تشریع میں رقتراز ہیں:

((وَأَمَّا قَوْلُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِحَكِيمِ بْنِ حِزَامَ (لَا تَبْعَدْ مَا لَيْسَ عِنْدَكَ) فَيَحْمِلُ عَلَى مَعْنِيْنِ أَحَدُهُمَا أَنْ يَبِعَ عَيْنًا مُعَيْنَةً وَهِيَ لَيْسَتِ عِنْدَهُ، بَلْ مِلْكُ الْعَيْنِ، فَيَبِعُهَا أَمَّمَ يَسْعَى فِي تَحْصِيلِهَا وَتَسْلِيمِهَا إِلَى الْمُشْتَرِيِّ وَالثَّانِي أَنْ يُرِيدَ بَيْعًا مَا لَا يَقْدِرُ عَلَى تَسْلِيمِهِ وَإِنَّ كَانَ فِي الدَّمَةِ)) [اعلام الموقعين: ج ۲ ص ۴۶]

"حکیم بن حرام سے نبی ﷺ کا یہ فرمانا کہ "جو چیز تیری ملکیت میں نہیں وہ فروخت نہ کر، اس کو دو معنوں پر محوال کیا جائے گا۔

۱۔ انسان ایسی متعین چیز پہنچ جو اس کے پاس موجود نہ ہو بلکہ غیر کی ملکیت ہو۔ آدمی پہلے

اس کو یعنی پھر حاصل کر کے مشتری کے حوالے کرنے کی کوشش کرے۔  
 ۲۔ ایسی چیز کا سودا کرے جس کو (مشتری کے) حوالے نہ کر سکتا ہو خواہ ذمہ داری اٹھائے۔  
 یعنی سلم میں دونوں باتیں نہیں ہوتیں کیونکہ یہاں تو صرف بیان شدہ صفات کے مطابق  
 ایک چیز فروخت کرنے کی ذمہ داری قبول کی جاتی ہے۔

اسلامی بینکوں میں سلم کا استعمال:

بلاشبہ سلم ایک بہترین غیر سودی طریقہ تمویل ہے جو عصر حاضر میں بھی لوگوں  
 خصوصاً کاشتکاروں اور میتوں فیکر زکی مالی ضرورتیں پوری کرنے کی بھرپور صلاحیت رکھتا ہے  
 اور بعض اسلامی بینک اس سے فائدہ بھی اٹھا رہے ہیں۔ لیکن ہمارے ہاں اسلامی بینک اس  
 کی عملی تطبیق میں گز بڑ کرتے ہیں جس سے یہ معاملہ شرعی اصول کے مطابق نہیں رہتا۔ وہ  
 یوں کہ گنے کے سیزن میں شوگر ملوں کو گنا خریدنے کے لیے رقم کی ضرورت ہوتی ہے۔ مثلاً  
 مالکان چاہتے ہیں کہ ہمارا مقصد بھی پورا ہو جائے اور ہم سود سے بھی محفوظ رہیں اب وہ  
 اسلامی بینک کی طرف رجوع کرتے ہیں بینک اس شرط پر رقم فراہم کرتا ہے کہ آپ نے  
 ہمیں اس کے عوض فلاں تاریخ تک اتنی چینی مہیا کرنی ہے یعنی بینک سلم کا معابدہ کر لیتا ہے  
 شوگر ملزکی طرف سے فراہمی یقینی بنانے کے لیے بینک ضمانت بھی طلب کرتا ہے چونکہ بینک  
 کاروباری ادارہ نہیں جو آگے یعنی کے لے گا ہگ تلاش کرتا پھرے اس لیے معابدے کے  
 وقت ہی یہ بھی طے کر لیا جاتا ہے کہ مل مالک بینک کے وکیل کی حیثیت سے یہ چینی مارکیٹ  
 میں اس قیمت پر فروخت کر کے رقم بینک کے سپرد کرے گا۔ بعض دفعہ معابدے کے وقت  
 اس کی صراحت نہیں ہوتی مگر فریقین کے ذہن میں یہی ہوتا ہے۔ اگر شوگر مل بر وقت چینی  
 فراہم نہیں کرتی تو بینک دی گئی رقم کے نیصد کے حساب سے جرمانہ وصول کرتا ہے جو بینک کی  
 زیر نگرانی قائم خیراتی فنڈ میں جمع کروایا جاتا ہے۔

بینک کا خود قبضہ کرنے کی بجائے فروخت کنندہ کو ہی وکیل بنانا شرعی اصول کے  
 خلاف ہے۔

چنانچہ علماء احتجاف کے سر خلیل علامہ نصیب اللہ لکھتے ہیں:

((وَلَوْ قَالَ رَبُّ السَّلَمِ لِلْمُسْلِمِ إِلَيْهِ كُلُّ مَا لَيْكَ عَلَيْكَ مِنَ الطَّعَامِ فَأَعْزِلْهُ فِي يَتَّبَعَ أَوْ فِيْ غَرَائِرَكَ فَفَعَلَ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ رَبُّ السَّلَمِ قَابِضًا بِمَتَّلِهِ قَوْلِهِ أَقْبِضُهُ لِيْ بِسَارِكَ مِنْ يَمِينِكَ وَهَذَا إِلَّا مُسْلِمٌ فِيهِ دِينٌ عَلَى الْمُسْلِمِ إِلَيْهِ وَالْمَدْيُورُ لَا يَصْلُحُ أَنْ يَكُونَ نَائِيًّا عَنْ صَاحِبِ الدِّينِ فِيْ قَبْضِ الدِّينِ مِنْ نَفْسِهِ)) (المبسوط: ج ۱۵ ص ۱۰۱)

”اس کا مطلب یہ ہے کہ سلم کے ذریعے پہنچ گئی چیز فروخت کنندہ کے ذمہ ادھار ہوتی ہے اور جس کے ذمہ ادھار ہو وہ خود اپنی ذات سے اس کی وصولی کے لیے اس شخص کا وکیل نہیں بن سکتا جس کا اس کے ذمہ ادھار ہو۔“

علامہ داکٹر محمد سلیمان اشقر سلم سے اسلامی بینکوں کے فائدہ اٹھانے کے طریقہ کارکی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

((الطريقة الثانية: أن يوكل المصرف البائع (المسلم اليه) بتسويق البضاعة بأجر أو دون أجر فأن كان باتفاق معه مسبق مربوط بعقد السلم نفسه فان ذلك باطل لا يجوز، لأنه من باب جمع عقدين في عقد واحد. و كذلك لو كان الأمر متفاهما عليه أن يتم بهذه الصورة.))

[بحوث فقیہہ فی قضایا اقتصادیہ معاصرۃ: ج ۱ ص: ۲۱۴]

”دوسری طریقہ یہ ہے کہ پہنچ کی مارکیٹنگ کے لیے فروخت کنندہ کو ہی اپنا وکیل مقرر کر دے خواہ اس کی اجرت دے یا نہ دے۔ تو اگر یہ وکالت پہلے سے عقد سلم سے مربوط ایک مسٹ کے ذریعے ہو تو یہ عمل باطل ہو گا جو جائز نہیں کیونکہ یہ ایک عقد میں دو عقد جمع کرنے کے مترادف ہے اور اگر (ایک مسٹ توں ہو گر) پہلے ہی سے ذہن میں یہ ہو کہ معاملہ اس طرح تکمیل کو پہنچ گا تو پھر بھی یہ جائز نہیں۔

سلم متوازی:

یہاں یہ تادینا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اسلامی بینکوں میں سلم سے فائدہ اٹھانے

کا جو طریقہ اسلامی بینکنگ کے ماہرین نے تجویز کیا ہے اس کو سلم متوازی کہتے ہیں۔ یعنی بینک کسی تیسرے فریق کے ساتھ سلم کا معابدہ کر لے۔ جس کی تاریخ ادا یگی پہلی سلم وابی ہی ہو۔ متوازی سلم میں مدت کم ہونے کی وجہ سے قیمت زیادہ ہوگی اور یوں دونوں قیمتوں میں فرق بینک کا نفع ہوگا۔ مگر ہمارے ہاں اسلامی بینکوں میں یہ طریقہ شاذ و نادر ہی استعمال کیا جاتا ہے۔ زیادہ تر فروخت کنندہ کو ایجنت بنانے کا طریقہ ہی اختیار کیا جاتا ہے۔ جو شرعاً درست نہیں۔

### پر اپیگنڈہ کا جواب:

مروجہ اسلامی بینکوں کے حامی یہ پر اپیگنڈہ بھی کرتے ہیں کہ اسلامی بینکوں نے شریعہ ایڈ وائز رکھے ہوئے ہیں جو تمام امور کی نگرانی کرتے ہیں اگر اسلامی بینکوں میں شرعی اصولوں کا پورا خیال نہیں رکھا جاتا تو وہ تائید کیوں کرتے ہیں۔ ہم اس کے جواب میں اپنی طرف سے کچھ کہنے کی بجائے اسلامی بینکاری کے حامی اور متحده عرب امارات میں Emirates Islamic Bank کے شریعہ بورڈ کے ممبر جناب عبدالعزیم ابو زید کے ایک بیان کا حوالہ دینا کافی سمجھتے ہیں جو ۱۵ اپریل ۲۰۰۸ء کو I.B.F Net چکا ہے۔ اس کے مطابق انہوں نے وہی میں اسلامک فناں فورم میں تقریر کرتے ہوئے واضح الفاظ میں کہا کہ شریعہ سکالر کرپٹ ہو چکے ہیں اور بینک صرف انہیں کے پاس جاتے ہیں جو ان کے حق میں ہوتے ہیں انہوں نے Arabian Business.Com کو انترو یو دیتے ہوئے یہ بھی کہا کہ اسلامک فناں

سیکٹر خطرے میں ہے۔ انہوں نے کہا کہ بینک کا صرف ایک ہی مقصد ہوتا ہے کہ زیادہ سے زیادہ نفع کمanza اس لحاظ سے کوئی فرق نہیں۔

### خلاصہ

مذکورہ بالا تفصیل سے حسب ذیل باقی ثابت ہوتی ہیں۔

● مروجہ اسلامی بینکاری سودی بینکاری کا ہی چرچہ ہے مگر تاویلات کے ذریعے اس کو جائز

ثابت کرنے کی ناکام کوشش کی جا رہی ہے۔

﴿ اسلامی بینکوں میں رائج مضاربہ، اجارہ، مراہج، مشارکہ تناقصہ، تورق اور سلم شرعی مضاربہ، اجارہ اور مراہج وغیرہ سے مختلف ہیں۔

﴿ اسلامی بینکوں کی کوئی بھی پراڈکٹ شرعی اصول سے ہم آہنگ نہیں ہے۔ لہذا ان سے احتراز واجب ہے۔



## تکافل

مروجہ اسلامی اشورنس

کچھ عرصہ سے بعض مالیاتی ادارے اسلامی بینکوں کی طرز پر سود، غرہ اور تمار پر مشتمل اشورنس کا تبادل نظام بڑے زور و شور سے متعارف کر رہے ہیں جس کو تکافل کا نام دیا گیا ہے۔ جو ادارہ اس کا انتظام و انصرام کرتا ہے اس کو تکافل کمپنی کہا جاتا ہے جیسے پاک کویت جزء تکافل کمپنی یا پاک قطر فیلی تکافل کمپنی وغیرہ۔ ان کمپنیوں کے بقول یہ نظام چونکہ ہر لحاظ سے شرعی اصولوں کے عین مطابق ہے اس لیے اس کو اسلامی اشورنس بھی کہا جاتا ہے۔ چونکہ اس کام سے ان اداروں کی غرض نفع کرنا ہے اس لیے ہم اس کو تجارتی تکافل بھی کہہ سکتے ہیں۔ تکافل کا مفہوم اور شرعی تصور کیا ہے شرعی اور تجارتی تکافل میں بینادی فرق کیا ہے نیز تجارتی تکافل کی شرعی اساس اور حکم کیا ہے؟ ذیل میں ان سوالوں کے جوابات ملاحظہ فرمائیں۔

## تکافل کا معنی و مفہوم:

ہماری معلومات کے مطابق قرآن و حدیث اور لغت کی قدیم کتب میں تکافل کا لفظ مذکور نہیں ہاں کتاب و سنت میں ایسے الفاظ ضرور استعمال ہوئے ہیں جن کا مادہ وہی ہے جو تکافل کا ہے یعنی ”کف ل“ سے بنے ہیں۔ مثلاً قرآن حکیم میں حضرت مریم علیہ السلام کی کفالت اور تربیت کے حوالے سے ایک جگہ:

﴿فَتَقْبَلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَلَهَا رَزْكَرِيًّا﴾

[آل عمران: ۳۷]

”پھر اس کے رب نے اسے قبول کیا قبول کرنا اچھا اور زکریا کو اس کا کفیل بنایا۔“

دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

181

اور دوسری جگہ:

﴿إِذْ يُلْقَوْنَ أَقْلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرِيمَ﴾ [آل عمران: ٤٤]

”جب وہ اپنے قلم ڈال رہے تھے کہ ان میں سے کون مریم کی کفالت کرے۔“

یعنی پہلی آیت میں لفظ ”کفَلَ“ کفیل ”بنایا“ اور دوسری میں ”يَكْفُلُ“ کفالت کرے، کا لفظ استعمال ہوا ہے۔

جب دو آدمی دیوار پھلانگ کر حضرت داؤد عليه السلام کے کرہ میں داخل ہوئے تو ان میں سے ایک نے کہا:

﴿إِنَّ هَذَا أَخْرُى لَهُ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلَيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفُلُنِيهَا وَعَزَّزَنِي فِي الْخَطَابِ﴾ [ص: ٢١]

”بے شک یہ میرا بھائی ہے اس کے پاس ننانوے دنیا ہیں اور میرے پاس ایک ہی دنی ہے تو یہ کہتا ہے وہ بھی میرے پر کردے اور گفتگو میں مجھ پر غالب آ جاتا ہے“  
یہاں ”اکْفُلُ“ پر کردے ”کا لفظ آیا ہے۔

اسی طرح حدیث میں بھی اس مادہ کے مختلف الفاظ آئے ہیں۔ مثلاً نبی ﷺ کا ارشاد

گرامی ہے:

((أَنَا وَكَافِلُ الْيَتَيْمِ فِي الْجَنَّةِ هَكَذَا)) [صحیح بخاری: کتاب  
الادب، باب فضل من يعول]

”میں اور یتیم کی کفالت کرنے والا جنت میں اس طرح اکھتے ہوں گے آپ نے  
اگلست شہادت اور درمیانی انگلی کی طرف اشارہ کر کے فرمایا جیسے یہ دونوں اکھٹی ہیں“  
البتہ لفظ کی جدید کتب میں یہ لفظ زیر بحث آیا ہے۔ چنانچہ المورد میں ”کافل“ کا معنی:  
”Joint liability or responsibility; solidarity“ مشرتر کہ ذمہ داری یا جواب  
دیں؛ باہمی اتفاق؛ مقاصد اور عمل کا اتحاد“ لکھا ہے۔

معجم الطلاق میں ہے:

((تکافل یتکافل، تکافلاً: تضامن/ تبادل الضمانة مع غيره))

”دوسراے کے ساتھ گارنی کا تبادلہ کرنا۔“

معجم لغة الفقهاء میں تکافل کا معنی و مفہوم یوں بیان ہوا ہے:

((تبادل الاعمال والنفقة والمعونة) Solidarity) الرعاية

والتحمل، و منه تكافل المسلمين ن رعاية بعضهم بعضا بالنصب  
والنفقة وغير ذلك))

”کفالت، نفقة او رعايات کا تبادلہ (انگریزی میں سولیدریٹی) خیال رکھنا اور برداشت  
کرنا اور اسی سے تکافل اسلامیں ہے۔ یعنی مسلمانوں کا ایک دوسراے کا خیر خواہی  
اور خرچ وغیرہ کر کے خیال رکھنا۔“

اسلام میں تکافل کی اہمیت:

اگرچہ قرآن و حدیث میں لفظ تکافل ذکر نہیں ہوا مگر ایک دوسراے کی ضرورتوں کا خیال  
رکھنا، خیر خواہی اور تعاون کرنا دین کا اہم مطالبہ ہے۔ سید قطب شہید رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((ان التکافل الاجتماعي هو قاعدة المجتمع الاسلامي و  
الجماعة المسلمة مكلفة أن ترعى مصالح الضعفاء فيها))

[فی ظلال القرآن: ج ۱ ص ۲۱۲]

” بلاشبہ اجتماعی تکافل ہی اسلامی معاشرہ کی بنیاد ہے اور مسلمانوں کی جماعت  
پابند ہے کہ وہ اپنے کمزوروں کے مفادات کا خیال رکھے۔“

دوسرا جگہ لکھتے ہیں:

((كان النظام الاسلامي كله يقوم على اساس التكافل))

[ج ۲ ص: ۴۳۲]

”اسلام کا مکمل نظام تکافل کی بنیاد پر قائم ہے“

ذیل میں اس موضوع کی بعض آیات اور احادیث نبویہ صلوات اللہ علیہ و آله و سلم ملاحظہ ہوں:

وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمَنَاتُ بَعْضُهُمُ أُولَئِاءِ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ  
بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيَؤْتُونَ  
الزَّكَاةَ وَيَطْبِعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيِّرُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ  
عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿٥٠﴾ [التوبه: ٧١]

”مومن مرد اور مومن عورتیں ایک دوسرے کے دوست ہیں وہ نیکی کا حکم دیتے اور  
برے کام سے روکتے ہیں اور نماز قائم کرتے اور زکوہ دیتے ہیں اور اللہ اور اس کے  
رسول کی اطاعت کرتے ہیں یہ وہ لوگ ہیں جن پر اللہ تعالیٰ ضرور حم فرمائے گا بے  
شک اللہ تعالیٰ نہایت غالب خوب حکمت والا ہے۔“

یعنی اہل ایمان کا شعار یہ ہے کہ وہ ایک دوسرے کے معاون و مددگار ہیں۔ تکافل کی  
روح بھی یہی ہے۔

علامہ محمد رشید رضا رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

((ولاية المؤمنين والمؤمنات بعضهم لبعض في هذه الآية تعم ولاية  
النصرة، وولاية الأخوة والمودة)) [تفسير المنارج: ١٠ - ص ٤٧٠]  
”اس آیت میں مومن مردوں اور مومن عورتوں کی جس دوستی کا ذکر ہے وہ نصرت،  
اخوت اور محبت سب دوستیوں کو شامل ہے۔“

حضرت ابو سعید خدری رض کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم نبی ﷺ کے ساتھ ایک  
سفر میں تھے اچاک ایک شخص اپنی سواری پر آیا اور واکیں باکیں دیکھنے لگا یعنی اپنی  
ضرورت کی چیز تلاش کرنے لگا اس پر آپ ﷺ نے فرمایا:

((مَنْ كَانَ مَعَهُ فَصُلُّ ظَهَرٍ فَلَيَعْدُ بِهِ عَلَى مَنْ لَا ظَهَرَ لَهُ وَمَنْ كَانَ  
لَهُ فَصُلُّ مِنْ زَادٍ فَلَيَعْدُ بِهِ عَلَى مَنْ لَا زَادَ لَهُ)) [صحیح مسلم:

كتاب اللقطة، باب استحباب المؤاساة بفضل المال]  
”جس کے پاس زائد سواری ہے وہ اس کو دے دے جس کے پاس سواری نہیں ہے

## دو ریاض کے مال معاملات کا شرعی حکم

184

اور جس کے پاس زائد راشن ہو وہ اس کو دے دے جس کے پاس راشن نہیں ہے۔ راوی کہتے ہیں آپ ﷺ نے مال کی جو اصناف ذکر کی سوکی یہاں تک کہ ہم نے یہ سمجھا کہ زائد میں ہم میں سے کسی کا حق نہیں ہے۔“

اسلام کہتا ہے اگر ایک مسلمان کو تکلیف ہو تو دنیا بھر کے مسلمان اس وقت تک بے چین رہیں جب تک اس کی تکلیف رفع نہ ہو جائے۔ آپ ﷺ نے ہر ہی عمدہ مثال بیان کر کے اس کو یوں سمجھایا:

((تَرَى الْمُؤْمِنِينَ فِي تَرَاحِمِهِمْ وَتَوَادِهِمْ وَتَعَاوُفِهِمْ كَمَثَلِ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى عُضُوًّا تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ حَسَدِهِ بِالسَّهْرِ وَالْحُمَّى))

[صحیح بخاری: کتاب الادب، باب رحمة الناس والبهائم]

”تو مسلمانوں کو ایک دوسرے پر حرم کرنے، محبت رکھنے اور شفقت کرنے میں ایک جسم کی مانندی کیجئے گا اگر ایک عضو بیمار ہو جاتا ہے تو تمام اعضاء بخار اور بیداری میں اس کے شریک ہوتے ہیں۔“

ایک موقع پر حضرت عمر رض نے فرمایا تھا اللہ کی قسم اگر اللہ تعالیٰ یہ قحط نہ کرتے:

((مَا تَرَكْثُ أَهْلَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ لَهُمْ سِعَةٌ إِلَّا دَخَلَتْ مَعْهُمْ أَعْدَادٌ هُمْ مِنَ الْفُقَرَاءِ)) [الاداب المفرد: باب المواساة في السنة

والمجاعة]

”میں ہر صاحب حیثیت مسلمان گھرانے میں اتنے ہی غرباء داخل کر دیتا۔“

یعنی ایک خوشحال خاندان میں جتنے افراد ہوتے اتنے ہی غرباء کی کفالت ان پر لازم ہوتی۔

اسلامی تکافل کی ہمہ گیریت:

اسلام کا نظام تکافل اسلامی اخوت، معاشری احتیاج و ضرورت اور تکریم انسانیت پر استوار ہے۔ اسلام اس سوچ کا قطعاً حامی نہیں کہ ہم پر صرف ان مستحقین کی ذمہ داری عائد

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہوتی ہے جو ہمارے ہم عقیدہ ہوں۔ قرآن حکیم میں ارشاد ہے:

﴿لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ۝﴾ [المتحنہ: ۸]

”اللہ تعالیٰ تحسین ان لوگوں سے حسن سلوک کرنے اور ان کے حق میں انصاف کرنے سے نہیں روکتا جو تم سے دین کی بابت نہیں لڑے اور جنہوں نے تم کو تمہارے گھروں سے نہیں نکالا۔ بلاشبہ اللہ انصاف کرنے والوں کو پسند کرتا ہے۔“

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

((فِي كُلِّ ذَاتٍ سَكِيدْ رَطْبَةً أَجْرٌ)) [صحیح بخاری: کتاب المظالم

باب الآثار على الطرق إذا لم يتأذ بها]

”ہر جاندار میں ثواب ہے، یعنی ہر جاندار کے ساتھ احسان کرنا باعث ثواب ہے۔“

فقہائے اسلام کی رائے میں جو اہل ذمہ اپنے معاش کے حصول سے عاجز ہو جائیں ان کی ضرورت کے مطابق بیت المال سے وظیفہ جاری کیا جائے گا۔ چنانچہ امام ابن قیم رضی اللہ عنہ قطعاً زیں:

((قد روی عنہ وأنه أجرى على شيخ منهم من بيت المال، وذالك

أنهم رب و هو يسأل على الابواب . و فعله عمر بن عبد العزيز ))

[احکام اہل الذمة، باب من لا يقدر من اهل الذمة أعطى من بيت المال]

”حضرت عمر بن عبد العزیز سے مروی ہے کہ انہوں نے ایک ذمی بوڑھے کو دروازوں پر مانگتے دیکھا تو بیت المال سے اس کا وظیفہ جاری کر دیا اور عمر بن عبد العزیز نے بھی ایسا کیا تھا“

حضرت خالد بن شیخ نے اہل حیرہ سے کہا تھا تم میں سے جو بوڑھا ہو جائے گا یا جس پر کوئی آفت آجائے گی یا جو مالدار بنے کے بعد غریب ہو جائے گا وہ جب تک دارالاسلام میں رہے گا اس کی اور اس کے بیوی بچوں کی کفالت بیت المال کرے گا۔“ [کتاب الخراج قاضی ابو یوسف]

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی عム ۱۸۶

ثابت ہوا اسلام کے نظام تکافل کا فیض انتہائی وسیع ہے جس سے اسلامی ریاست کا ہر مستحق شہری بلا تخصیص عقیدہ بقدر ضرورت مستفید ہوتا ہے۔

تکافل کی مختلف صورتیں:

اسلامی نقطہ نظر کے مطابق درجات معيشت میں تفاوت اپنی جگہ مگر اس طرح سادہ زندگی گزارنے کا حق سب کو یکساں ہے کہ اس کی بنیادی ضرورتیں پوری ہوتی رہیں۔ اس امر کو یقینی بنانے کے لیے زکوٰۃ، عشر اور صدقہ فطر وغیرہ کا نظام دیا گیا ہے۔ اور معاشرہ میں دولت کو زیر گردش لانے اور غرباء کی بہبود میں زکوٰۃ کا کردار بڑا نہیاں ہے۔ سید قطب شہید

بھائیتی لکھتے ہیں:

((الزكوة فرع من فروع نظام التكافل الاجتماعي في  
الاسلام)) [فی ظلال القرآن: ج ۴ - ص ۴۱]

”زکوٰۃ اسلام میں تکافل اجتماعی کی شاخوں میں سے ایک شاخ ہے۔“

رمضان المبارک کے اختتام پر صدقہ فطر بھی تکافل اجتماعی کی ایک شاخ ہے تاکہ چھوٹے سے لے کر بڑے تک ہر شخص فقراء و مسکین کی دیکھ بھال میں حصہ دار بنے مالداروں کو فقراء اقرباء کے نان و نفقة کا ذمہ دار نہ رہا بھی تکافل میں شامل ہے جبکہ نفلی صدقات اور ہنگامی حالات میں انفاق کا حکم الگ ہے۔ اسی طرح غیر ارادی طور پر قتل ہو جانے کی صورت میں دیت تہبا قاتل پر ڈالنے کی بجائے عاقله (قاتل کے بھائی، پیچا اور ان کی اولاد) کو بھی شریک کرنے کا حکم تکافل کی ہی عکاسی کرتا ہے۔ چنانچہ علامہ ابن قدامة میبل

بھائیتی اس کی حکمت پر روشی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں:

((وَالْمَعْنَى فِي ذَلِكَ أَنَّ جِنَانَاتِ الْخَطَائَاتِ تَكْثُرُ، وَدِيَةَ الْأَدْمَى كَبِيرَةٌ  
فَإِنْجَابُهَا عَلَى الْجَانِي فِي مَالِهِ يُجْحِفُ بِهِ، فَاقْتَضَتِ الْحِكْمَةُ  
إِنْجَابُهَا عَلَى الْعَاقِلَةِ، عَلَى سَبِيلِ الْمُوَاسَأَةِ لِلْقَاتِلِ، وَالْمِعَانَةُ لَهُ،  
تَحْفِيقًا عَنْهُ)) [المعنى: ج ۲۱ - ص ۲۱]

”اس میں حکمت یہ ہے غیر ارادی طور پر ہونے والے جرائم بکثرت ہوتے ہیں اور آدمی کی دیت بھی کافی زیادہ ہے۔ لہذا اس کو اکیلے خطا کارکے مال میں واجب قرار دینا اس پر اس کے مال میں ناقابل برداشت ذمہ داری ڈالنے کا باعث ہے چنانچہ حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ قاتل کا بوجہ ہلاکرنے کے لیے بطور ہمدردی اور اعانت کے اس کی عاقلہ پر واجب قرار دی جائے۔“

بلکہ غیر ارادی قتل میں دیت کا حکم بذات خود تکافل کی ایک صورت ہے وہ یوں کہ بعض دفعہ مقتول کے پچے کمن ہوتے ہیں جن کی تعلیم و تربیت کے لیے پیسوں کی ضرورت ہوتی ہے اسلام نے دیت مقرر کر کے ان کی کفالت کا انتظام کیا ہے۔

اس سے ثابت ہوا کہ اسلام نے تکافل کا ایک مضبوط نظام دیا ہے اگر اس پر عمل ہو جائے تو تمہارا جوں کی معاشی ضرورتیں پوری ہو سکتی ہیں۔ لیکن یہاں ہم اگر ضرورت پوری نہ ہو تو سرمایہ داروں پر مزید خرچ کرنا لازم ہو جاتا ہے۔

### اسلامی تکافل کی خصوصیت:

اسلامی تکافل کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ اس کا بنیادی مقصد اپنے مستقبل کے خطرات کا تحفظ اور نقصانات کی تلافی ہرگز نہیں۔ اور نہ ہی اس کو بطور کاروبار اختیار کیا جانا چاہیے اسلامی معاشرے کا یہ شعار ہونا چاہیے کہ اس کے تمام افراد باہم مددگار و معاون ہوں اور ضرورت مندوں اور مجبوروں کی مدد کریں لیکن اگر کچھ ادارے تکافل کے نام سے یہ مطالبہ کریں کہ ہم آپ کے بیوی بچوں کی مدد تکریں گے جب آپ اتنے سالوں تک ہر ماہ ایک معین رقم ہمیں وکالہ یا مصادر بہ کی بنیاد پر کاروبار و قوف فنڈ میں بطور چندہ دیں گے تو اس سے اسلام کے تکافل اجتماعی کا مقصد حاصل نہیں ہو گا۔

### مرجعیت تکافل اور اس کا طریقہ کار:

ماخی قریب میں تکافل کی ایک نئی شکل سامنے آئی ہے جس کا مقصد دوسروں کے ساتھ تعادن کی بجائے دراصل اپنے نقصان کا ازالہ ہوتا ہے اور اس کے منتظم بھی یہ کام بطور

## دروج اختر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

کاروبار کرتے ہیں۔ اس کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ

سب سے پہلے کچھ لوگ یا مالیاتی ادارے مل کر ایک کمپنی قائم کرتے ہیں جس کو تکافل کمپنی کہا جاتا ہے کمپنی کے ادا شدہ سرمایہ کا ایک حصہ وقف کر کے ایک پول بنایا جاتا ہے یہ پول کسی کی ملکیت نہیں ہوتا بلکہ اپنا الگ قانونی وجود رکھتا ہے کمپنی کی طرف سے پول میں ڈالی گئی رقم ان متاثرین کے لیے وقف ہوتی ہے جو پالیسی حاصل کرتے ہیں۔

کمپنی مالکان وقف کی اس رقم کو وقف کے انجمن کی حیثیت سے یا مضاربہ کی بنیاد پر کاروبار میں لگاتے ہیں نفع سے اپنی فیس یا حصہ الگ کر کے باقی دوبارہ وقف پول میں ہی جمع کر دیا جاتا ہے۔

کمپنی لوگوں کو پالیسی حاصل کرنے کی ترغیب دیتی ہے جو لوگ پالیسی حاصل کرتے ہیں وہ اس کے نمبر ان شمار ہوتے ہیں۔

پالیسی حاصل کرتے وقت خواہش مند اپنی اغراض پیش نظر رکھتے ہیں۔ کسی کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ میری موت کے بعد میرے بچوں کی کفالت کے لیے ان کے پاس میں لاکھ ہونا چاہے۔ کسی کے پیش نظر خاص قسم کے متوقع نقصان کا ازالہ کرنا ہوتا ہے۔

صرف وہی لوگ پالیسی حاصل کرنے کے ان شمار ہوتے ہیں جو عمر و صحت اور اکم کے لحاظ سے کمپنی کے معیار پر پورا اترتے ہیں۔ باقاعدہ طبی معاہدہ کے ذریعہ ایک اندازہ کیا جاتا ہے۔ اگر کسی چیز کے متوقع نقصان کی تلاش مقصود ہو تو اس چیز کی حالت بھی دیکھی جاتی ہے۔

پالیسی کی زیادہ سے زیادہ مالیت کیا ہوگی یہ فیصلہ خواہشمند نے خود کرنا ہوتا ہے۔ کم از کم مالیت تکافل کمپنی طے کرتی ہے۔

پالیسی کی زیادہ سے زیادہ مدت کمپنی طے کرتی ہے البتہ کم سے کم مدت کا تعین وہ شخص خود بھی کر سکتا ہے۔ یاد رہے کمپنی کی جانب سے پالیسی ہولڈر کو دی جائیوالی رقم کا

انصار انہی دو باتوں پر ہوتے ہے۔

● چونکہ تکافل فنڈ کا انتظام و انصرام کمپنی کے ذمہ ہوتا ہے کہنی اس کی باقاعدہ فیس لیتی ہے جس کو وکالہ فیس کہا جاتا ہے۔

● پالیسی کی رقم عموماً سالانہ اقساط میں جمع کروائی جاتی ہے جبکہ شماہی یا سہ ماہی اقساط میں بھی کروائی جاسکتی ہے۔

● پالیسی ہولڈر کی قطع سے سب سے پہلے ایلوکیشن فیس منہما کی جاتی ہے یہ فیس پالیسی مالیت اور مدت کو منظر رکھ کر لی جاتی ہے پہلی قطع سے ایک خلیر رقم اس میں چلی جاتی ہے۔ مثلاً اگر پالیسی کی مدت ۲۰ سال یا اس سے زیادہ ہو اور قطع پندرہ سے بھیں ہزار تک ہو تو پاک قطر فیملی تکافل پہلی سالانہ قطع سے ۸۰ دوسری سے ۲۰ تیسری سے ۱۰ چوتھی سے ۷ پانچویں سے بھی چھٹی سے لے کر دویں تک تین فیصد وصول کرتی ہے۔

● ایلوکیشن فیس کے بعد ہر قطع کو دھوؤں میں تقسیم کیا جاتا ہے ایک حصہ انومنٹ کیلئے اور دوسرے حصہ وقف پول کے لیے۔

● جو حصہ انومنٹ کے لیے ہوتا ہے اس سے دو قدم کی فیس کاٹی جاتی ہے۔  
۱۔ ایڈمن فیس: یہ ماہانہ اور پالیسی کی مالیت اور مدت کے اعتبار مختلف مگر فائدہ ہوتی ہے۔ مثلاً پاک قطر فیملی تکافل کی کم از کم ۲۵ روپے اور زیادہ سے زیادہ ایک سو دس ماہانہ ہے اس میں سالانہ آٹھ فیصد اضافہ بھی ہوتا ہے۔

۲۔ بینجمنٹ انومنٹ فیس: پاک قطر فیملی تکافل کمپنی کی تقریباً ڈیڑھ فیصد ہے۔

● جنرل تکافل میں کمکل قطع وقف پول میں جمع ہوتی ہے۔ کمپنی وقف کو منظم کرنے اور اس کے سرمایہ سے کاروبار کرنے کی عیحدہ عیحدہ فیس لیتی ہے۔

● ہر تکافل کمپنی کا ایک دوسری کمپنی جس کو ری تکافل کہا جاتا ہے سے معاهدہ ہوتا ہے تکافل کمپنی پالیسی ہولڈر کی قطع کا کچھ حصہ ری تکافل کمپنی کو بھی دیتی ہے۔

جو حصہ وقف پول میں جمع ہوتا ہے وہ پالیسی ہولڈر زکی ملکیت سے نکل کر وقف کی ملکیت میں چلا جاتا ہے تا ہم تجارتی تکافل کے حامیوں کے مطابق وہ خود وقف نہیں ہو گا صرف وقف کی ملکیت ہو گا جو وقف کے مصالح اور ان لوگوں پر خرچ ہو گا وقف کی مد میں شامل ہوئے۔ ملاحظہ ہو مولا نا محمد تقی عثمانی صاحب کا مقالہ ”تأصیل التأمين التكافلی

علی أساس الوقف و الحاجة الداعية اليه“ ص: ۱۸-۲۰

کمپنی ان دونوں کھاتوں میں جمع شدہ رقم سے پالیسی ہولڈر زا اور وقف پول کے ایجنت کی حیثیت سے کاروبار کرتی ہے جو نفع ہو وہ وقف پول اور پالیسی ہولڈر ز کے کھاتے میں جمع کر دیا جاتا ہے۔ وقف پول کا مکمل نفع وقف پول میں ہی جاتا ہے۔

کلیمزر کی ادائیگی میں عوام سارے داراءہ انشورنس کی شرطوں کو ہی محفوظ رکھا جاتا ہے۔ اگر کلیمزر زیادہ ہونے کی وجہ سے وقف پول میں رقم کم پڑ جائے تو قانوناً کمپنی اس بات کی پابند ہوتی ہے کہ وہ قرض حنفی لیکر باقی کلیمزر ادا کرے۔ یہ قرض خود کمپنی ہی وقف پول کو دیتی ہے جو اس نے آئندہ سرپلس سے وصول پانہ ہوتا ہے۔

اگر پالیسی ہولڈر بیماری یا حادثے کی وجہ سے قسط ادا کرنے کے قابل نہ رہے تو وہ کمپنی ادا کرتی ہے بشرطیکہ شروع میں یہ فیصلہ کر لیا جائے کیونکہ اس کے لیے اضافی رقم ادا کرنا لازم ہوتی ہے۔

مرجحہ تکافل کی فسمیں:

اس کی بنیادی فسمیں دو ہیں:

۱۔ فیملی تکافل۔

۲۔ جزیل تکافل۔

فیملی تکافل:

یہ اصطلاح لائف انشورنس کے مقابل استعمال ہوتی ہے۔ اس کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ پالیسی ہولڈر کی ہر قسط کا کچھ انوشنمنٹ کھاتے میں جاتا ہے اور کچھ حصہ وقف پول میں۔

### دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم 191

یہاں کمپنی و قسم کی الگ الگ ایجنسی فیس و صول کرتی ہے ایک وقف پول کا منتظم ہونے کی حیثیت سے یہ وقف پول سے لی جاتی ہے اور دوسری پالیسی ہولڈر کا ایجنسٹ ہونے کی حیثیت سے یہ پالیسی ہولڈر کے کھاتے سے کاٹی جاتی ہے۔

اب اگر پالیسی ہولڈر متعینہ مدت سے پہلے فوت ہو جائے تو کمپنی اس کے ورثاء کو ایک تو انوشنٹ اکاؤنٹ میں سے پالیسی حاصل کرنے کی ابتداء سے لے کر فوت ہونے تک جمع کرائی گئی رقم مع اس نفع کے جو سرمایہ کاری سے حاصل ہوا ادا کریں گے۔ اور دوسرافوت ہونے کی وجہ سے پالیسی ہولڈر کے ذمہ جو اقسام اور گئیں ہیں وہ وقف پول سے ادا کریں گے اور اگر پالیسی ہولڈر متعینہ مدت تک زندہ رہے تو پھر اس کو حسب ذیل فوائد حاصل ہوں گے۔

● انوشنٹ کھاتے میں جمع شدہ رقم مع اس نفع کے جو اس دوران سرمایہ کاری سے حاصل ہوا۔

● وقف میں دیے گئے عطیہ کے تابع سے حصہ بشرطیکہ وقف پول میں سرپاس ہو۔ لیکن اگر کوئی شخص مدت مکمل ہونے سے قبل پالیسی سے نکلا چاہے تو وہ صرف اپنی انوشنٹ کھاتے میں موجود رقم اور اس سے حاصل ہونے والے نفع کا حق رکھتا ہے وقف پول میں دی گئی رقم پر اس کا کوئی حق نہیں ہوتا۔

#### جزل تکافل:

یہ اصطلاح جزل انشورنس کی جگہ بولی جاتی ہے۔ یعنی مکمل خطرات سے تحفظ کی پالیسی اس میں قطع کی پوری رقم وقف پول میں جاتی ہے۔ اگر دوران مدت وہ نقصان ہو جائے جس کی تلافی کے لیے پالیسی لی گئی ہے تو ازالہ کر دیا جاتا ہے۔ بصورت دیگر سرمایہ دارانہ نظام انشورنس کی طرح پالیسی ہولڈر کو کچھ نہیں ملتا۔ البتہ کمپنی اپنی صوابید پر کچھ بوس دے سکتی ہے۔ کیا مر وجہ تکافل سودا اور غرر سے پاک ہے؟

کمرش انشورنس کو جن خرایبیوں کی بندیا پر حرام قرار دیا گیا ہے ان میں سرفہرست سودا اور غرر(Uncertainty) ہے بادی ایغدر میں یہ دونوں خرایبیاں یہاں بھی پائی جاتیں

ہیں۔ وہ یوں کہا گر پالیسی ہو لذر مدت پوری ہونے سے پہلے فوت ہو جائے تو اس کو پالیسی کے تحت طے شدہ رقم دی جاتی ہے، جس کا ایک حصہ اس نے ادا ہی نہیں کیا ہوتا۔ اور کمپنی قانونی طور پر اس کی پابندی بھی ہوتی ہے۔ جبکہ غریس طرح کہ دونوں احتمال ہیں ممکن ہے جس نقصان کے ازالہ کے لیے پالیسی لی گئی ہے وہ پیش نہ آئے اور ادا کی ہوئی رقم رائیگاں جائے اور یہ بھی احتمال ہے کہ وہ پیش آجائے اور کمپنی کے ذمہ ادا یگی لازم ہو جائے۔

### کیا یہ عقد معاوضہ نہیں؟

تجارتی تکافل کے حامی کہتے ہیں کہ اضافہ اور غریب منوع ہے جب عقد معاوضہ (لین دین کی وہ صورت جس میں ایک فریق دوسرے سے معاوضہ لینے کا حق رکھتا ہے) میں ہو جبکہ یہ عقد تبرع (Donation) ہے۔ لیکن یہ توجیہ درست نہیں۔ کیونکہ پالیسی ہو لذر کو حاصل ہونے والے فوائد کا انحصار پالیسی مالیت کی پیشی پر ہوتا ہے یعنی پرستیم کم تو فائدہ بھی کم پرستیم زیادہ تو فائدہ بھی زیادہ ہوتا ہے اور یہ سب کچھ باقاعدہ ایک معابدے کے تحت ہوتا ہے جس کی پابندی فریقین کے لیے لازمی ہوتی ہے اور اس کو قانونی تحفظ بھی حاصل ہے حتیٰ کہ اگر کلیز کی ادا یگی کے لیے رقم موجود نہ ہو تو (نام نہاد) وقف قرض لے کر یہ ادا یگی ممکن بنتا ہے ایسی صورت میں اس کو عقد تبرع قرار دینا تا قابل فہم ہے۔ نیز اس پر تبرع کی تعریف بھی صادق نہیں آتی کیونکہ تبرع کا معنی ہے کسی کو کوئی چیز اس طرح دی جائے کہ معاوضے کی خواہش نہ رکھی جائے جبکہ یہاں تو محکم ہی یہ ہے کہ مجھے اس کے عوض یہ فوائد حاصل ہونگے۔

### ایک تاویل کا جواب:

مروجہ تکافل کے بعض حامی اس کی یہ تاویل کرتے ہیں کہ پالیسی ہو لذر یہ فوائد دیئے گئے عطیات کی بنیاد پر نہیں بلکہ وقف کے قواعد و ضوابط کے تحت حاصل کرتا ہے لیکن وہ نہیں کہتا چونکہ میں نے وقف کو اتنا چندہ دیا ہے اس لیے میں ان فوائد کا حق رکھتا ہوں بلکہ وہ یہ کہتا

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم 193

ہے کہ ان قواعد کی بنیاد پر مجھے یہ فوائد حاصل ہونے چاہیں۔ یہ قانونی حق اس کو عقد معاوضہ میں داخل نہیں کرتا۔

مگر دو وجہ کے باعث یہ تاویل بیت عنکبوت سے بھی زیادہ کمزور ہے:

۱۔ ایک تو اس لیے کہ پالیسی ہولڈر کو قواعد و ضوابط کے تحت دعوی کرنے کا حق بھی تو دی گئی رقم کے بدلتے ہی حاصل ہوا ہے اب آپ قواعد و ضوابط کا نام لیں یا پر یہیں کی کمی بیشی کا اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

۲۔ دوسرا اس لیے کہ پالیسی ہولڈر کی نظر تو ان فوائد پر ہوتی ہے جو اس کو مستقبل میں اس کے بدلتے میں حاصل ہونا ہوتے ہیں وہ قواعد و ضوابط کے تحت حاصل ہوں یادی گئی رقم کے عوض اس کو اس سے دلچسپی نہیں ہوتی۔ یہی وجہ ہے لوگوں کی اکثریت پالیسی حاصل کرتے وقت فوائد کے متعلق تو پوچھتی ہے مگر وقف کے قواعد و ضوابط کے بارہ میں سوال نہیں کرتی۔ ایک مجلس میں جب رقم نے ایک مشہور تکافل کمپنی کے نئی نسلنت سے پوچھا کیا آپ پالیسی حاصل کرنے کے خواہش مندوں کو قواعد و ضوابط سے آگاہ کرتے ہیں تو انہوں صاف کہا کہ لوگ ہم سے صرف یہ پوچھتے ہیں کہ ہمیں کیا ملے گا قواعد و ضوابط کے متعلق کہیں سوال نہیں ہوا۔

اس سے ثابت ہوا کہ جن خرایبیوں کی بنا پر رواجی انسورنس حرام ہیں تکافل ان سے پاک نہیں۔

کیا انقدری کو وقف کیا جاسکتا ہے؟

یہاں یہ بحث بھی بڑی اہم ہے کہ روپیہ پیسہ وقف کیا جاسکتا ہے یا نہیں کیونکہ تکافل کمپنی کی پوری عمارت اس پر استوار ہے، لہذا ہم اس مسئلہ کو قدرے تفصیل سے بیان کرتے ہیں۔

اکثر فقهاء اور اہل علم کی رائے میں روپے پیسے اور درہم و دینار کا وقف ہی درست و جائز نہیں۔ چنانچہ فقہاء حنفی کی مشہور کتاب مداری کی شرح فتح القدیر میں ہے:

((وَقَالَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ كُلُّ مَا أُمْكِنَ الِإِنْتِفَاعُ بِهِ مَعَ بَقَاءِ  
أُصْلِيهِ وَيَحْوُزُ بَعْدَهُ يَحْوُزُ وَقْعَهُ، وَهَذَا قَوْلُ مَالِكٍ وَأَحْمَدَ أَيْضًا  
وَأَمَّا وَقْفُ مَا لَا يُنْتَفَعُ بِهِ إِلَّا بِالْإِتَّلَافِ كَالْذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ  
وَالْمَأْكُولِ وَالْمَشْرُوبِ فَعِنْ حَائِرٍ فِي قَوْلٍ عَامَّةِ الْفُقَهَاءِ، وَالْمُرَادُ  
بِالْذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ الدَّرَاهِمُ وَالدَّنَانِيرُ وَمَا لَيْسَ بِحُلْيٍ))

”امام شافعی بیان نہ کہا ہے: کہ ہر وہ چیز جس کو باقی رکھ کر اس سے فائدہ حاصل کرنا  
ممکن ہو اور اس کی بیع بھی جائز ہو تو اس کا وقف درست ہے یہ امام مالک اور امام احمد کا  
بھی قول ہے۔ باقی اس چیز کا وقف جس کو صرف یہ بغیر اس سے استفادہ ممکن نہ ہو  
جیسے سونا، چاندی اور کھانے پینے کی اشیاء ہیں تو عام فقہاء کے نقطہ نظر میں یہ جائز نہیں  
ہے۔ سونے اور چاندی سے مراد وہم، دینار اور وہ سونا ہے جو زیور کی شکل میں نہ ہو۔“

شارح بخاری علامہ ابن بطال بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ لکھتے ہیں:

((قال ابو حنیفة وابو یوسف لا یجوز وقف الحیوان والعرض

والدنانير والدرارم)) [شرح صحيح البخاري: ج ۸ ص ۱۹۸]

”امام ابو حنیفہ اور ابو یوسف بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ کا قول ہے کہ جانور، سامان اور درہم و دینار کا وقف  
جائز نہیں۔“

مشہور حنفی عالم علامہ انور شاہ کاشمیری بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ لکھتے ہیں:

((واعلم أن وقف المتنقول لا يصح على أصل المذهب واجازه

محمد فيما تعارفه الناس )) [فیض البخاری ج ۳ ص ۴۱۶]

”جان لو! اصل (حنفی) نہ ہب میں اشیاء منقولہ کا وقف صحیح نہیں ہے۔ مگر امام محمد بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
نے ان چیزوں میں اس کی اجازت دی ہے جن میں لوگوں کا عرف ہو جائے۔“

علامہ ابن قدامہ حنبلی بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ قطر از ہیں:

((وَجُحْمَلَتْهُ أَنَّ مَا لَا يُمْكِنُ الِإِنْتِفَاعُ بِهِ مَعَ بَقَاءِ عَيْنِهِ، كَالْدَنَانِيرُ  
وَالدَّرَاهِمُ، وَالْمَطْعُومُ وَالْمَشْرُوبُ، وَالشَّمْعُ، وَأَشْبَاهُهُ، لَا يَصْحُّ

وَقْفُهُ، فِي قَوْلِ عَامَّةِ الْفُقَهَاءِ وَأَهْلِ الْعِلْمِ، إِلَّا شَيْئًا يُحْكَى عَنْ مَالِكٍ، وَالْأُوْرَاعِيَّ، فِي وَقْفِ الطَّعَامِ، أَنَّهُ يَحْوُزُ وَلَمْ يَحْكِمْ أَصْحَابُ مَالِكٍ وَلَيْسَ بِصَحِيحٍ؛ لِأَنَّ الْوَقْفَ تَحِبِّسُ الْأَصْلَ وَتَسْبِيلُ الشَّمْرَةِ، وَمَا لَا يُنْتَفَعُ بِهِ إِلَّا بِالْإِتَّلَافِ لَا يَصْحُ فِيهِ ذَلِكَ ))

[المغني ج ۸ ص: ۲۲۹]

”اس کا مفہوم یہ ہے کہ جس چیز کو باقی رکھ کر اس فائدہ اٹھانا ممکن نہ ہو جیسے در حرم و دینار، کھانا، مشرب، شمع اور اس جیسی دوسری اشیاء عام فقہاء اور اہل علم کے نزدیک ان کا وقف درست نہیں ہے۔ البتہ امام مالک اور امام اوزاعی بھی اس سے کھانے کے وقف کے متعلق مروی ہے کہ یہ جائز ہے (اس کو امام مالک کے شاگردوں نے بیان نہیں کیا) لیکن یہ درست نہیں کیونکہ وقف کا مطلب ہے ”اصل کو باقی رکھنا اور اس کے فائدہ کو اللہ کی راہ میں خیرات کرنا“ اور جس کو تلف کیے بغیر اس سے فائدہ لینا ممکن نہ ہو اس میں وقف صحیح نہیں ہوتا۔“

مزید لکھتے ہیں:

((وَجُمِلَةُ ذَلِكَ أَنَّ الَّذِي يَحْوُزُ وَقْفُهُ، مَا جَازَ بِيُّهُ، وَجَازَ الْإِتِّفَاعُ بِهِ مَعَ بَقَاءِ عَيْنِهِ، وَكَانَ أَصْلًا يَقِنَ بَقَاءً مُتَّصِلًا، كَالْعَقَارِ وَالْحَيَّانَاتِ، وَالسَّلَاحِ، وَالْأَثَاثِ، وَأَشْبَابَ ذَلِكَ))

[المغني ج ۸ ص: ۲۳۱]

”وقف اس کا جائز ہے جس کی بیع اور اس کو بعینہ باقی رکھ کر اس سے فائدہ اٹھایا جا سکے۔ اور وہ ایسی چیز ہو جو متصل باقی رہے جیسے زمین، جانور، السلاح، اثاثہ اور اس قسم کی دوسری اشیاء ہیں۔“

علماء فقہاء کا موقف تو آپ اوپر ملاحظہ کر کچے ہیں، البتہ بعض اہل علم وہ بھی ہیں جو قسم کو بھی وقف کرنا جائز سمجھتے ہیں۔ ان میں امام بخاری بھی بھی شامل ہیں۔ چنانچہ انہوں نے اس کے حق میں عنوان بھی قائم کیا ہے۔

((بَابُ وَقْفِ الدَّوَابِ وَالْكَرَاعِ وَالْعُرُوضِ وَالصَّامِتِ))

[صحیح البخاری، کتاب الوصایا]

”جانوروں، گھوڑوں، سامان اور سونے، چاندی کے وقف کا بیان۔“

اپنے موقف پر استدلال کے لیے انہوں نے اس باب کے تحت حضرت عمر بن حفیظ کا یہ واقعہ نقل کیا ہے:

((أَنَّ عُمَرَ حَمَلَ عَلَى فَرِسِّ لَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَعْطَاهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِيَحْمِلَ عَلَيْهَا رَجُلًا، فَأَخْبَرَ عُمَرَ أَنَّهُ بَدْ وَقَفَهَا يَبِيعُهَا، فَسَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ يَبِيعَهَا فَقَالَ لَا تَبِيعُهَا، وَلَا تَرْجِعُنَّ فِي صَدَقَتِكَ) (ایضاً]

حضرت عمر بن حفیظ نے اپنے گھوڑا اللہ کی راہ میں دیا آپ نے وہ گھوڑا رسول اللہ کو دیا تاکہ کسی آدمی کو سواری کے لیے دے دیں۔ حضرت عمر کو اطلاع ملی کہ وہ شخص اس کو فروخت کر رہا ہے انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے پوچھا کہ وہ اسے خرید لیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا اس کو مت خریدیں اور اپنا صدقہ واپس نہیں۔“

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے موقف کی تائید میں امام زہری رحمۃ اللہ علیہ کا یہ اثر بھی ذکر کیا ہے:

((قَالَ الزُّهْرِيُّ فِيمَنْ جَعَلَ الْفَرَّ دِينَارًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَدَفَعَهَا إِلَى غَلامٍ لَهُ تَاجِرٌ يَسْجُرُ بِهَا، وَجَعَلَ رِبْحَهُ صَدَقَةً لِلْمَسَاكِينِ وَالْأَقْرَبَيْنَ، هَلْ لِلرَّجُلِ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ رِبْحِ ذَلِكَ الْأَلْفَ شَيْئًا، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ جَعَلَ رِبْحَهَا صَدَقَةً فِي الْمَسَاكِينِ فَالْأَلْفُ لَيْسَ لَهُ أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا)) (صحیح بخاری:

کتاب الوصایا باب وقف الدواب والکراع والعروض والصامت [

”امام زہری نے اس شخص کے متعلق فرمایا جس نے ہزار دینار اللہ کی راہ میں دیے اور وہ اپنے تاجر غلام کو حوالے کر دیے کہ وہ ان سے تجارت کرے اور اس کا نفع مساکین اور رشتہ داروں کے لیے صدقہ کر دیا کیا وہ شخص اس ہزار کے نفع سے خود کھا سکتا ہے؟“

دورو حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم ۱۹۷  
 خصوصاً اگر اس کا نفع مسائیں کے لیے صدقہ نہ کیا ہو: امام زہری نے فرمایا اس کو  
 (کسی صورت) یعنی نہیں پہنچتا کہ اس سے کھائے۔“

### صحیح موقف:

امام بخاری رض کا تَفَقُّه فِي الدِّين اور مقام و مرتبہ شک و شبہ سے بالاتر ہے لیکن  
 اگر فریقین کے پیش کردہ دلائل کا باہم تقابل کیا جائے تو حسب ذیل وجوہ کے باعث ان  
 حضرات کا موقف صائب معلوم ہوتا ہے جو روپے پیسے کے وقف کو جائز نہیں سمجھتے۔  
 ● تمام فقہاء اس پر متفق ہیں کہ وقف میں اصل چیز کو باقی رکھ کر صرف اس کی منفعت خرچ  
 کی جائے گی۔ اس کی بنیاد نبی ﷺ کا یہ فرمان ہے:

(إِنَّ شِتَّى حَبَّسَتْ حَبَّسْتَ أَصْلَهَا، وَتَصَدَّقْتَ بِهَا) [صحیح بخاری: کتاب

الوصایا، باب الوقف کیف یکتب]

”اگر تو چاہے تو اس کا اصل روک لے اور اسکی منفعت (پیداوار) کو صدقہ کر دے۔“  
 یہ حدیث اس امر کی صریح دلیل ہے کہ وقف وہ چیز ہو سکتی ہے جس کو باقی رکھ کر فائدہ  
 اٹھانا ممکن ہو جبکہ روپے اپنی اصل حیثیت میں رہتے ہوئے کوئی فائدہ دینے کی صلاحیت نہیں  
 رکھتا، نہ اس کو کھایا جا سکتا ہے، نہ پہنچا جا سکتا ہے، نہ اس میں رہائش رکھی جا سکتی ہے اور نہ ہی  
 اس پر سواری کی جا سکتی ہے یہ تو حصول اشیاء کا ایک وسیلہ ہے یعنی جب تک اس کو خرچ نہ  
 کریں اس سے استفادہ ممکن نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ روپے، پیسے کو کراہی پر دینا درست نہیں  
 کیونکہ کراہی اسی چیز کا لیا جا سکتا ہے جسے صرف کے بغیر استعمال کیا جا سکتا ہو جبکہ نقد میں یہ  
 خوبی نہیں اس لیے اس کا کراہی لینا جائز نہیں ہے۔ اسی بنا پر امام نووی اور علامہ ابن قدامہ  
رحمۃ اللہ علیہ نے درہم و دینار کے وقف کا جواز ان لوگوں کا مسئلہ بیان کیا ہے جو ان کا کراہی لینا  
 جائز سمجھتے ہیں ملاحظہ ہو: ”روضۃ الطالبین ۲/۲۵۴ المعنی ۸/۲۲۹“

جب راجح مسئلک کے مطابق ان کا کراہی درست نہیں ہے مروجہ تکالیف کے حامی بھی  
 اس سے متفق ہیں اور وجہ بھی وہی بیان کرتے ہیں جو فقہاء کرام نے وقف کے عدم جواز

میں کی ہے کہ نقد کو استعمال کیے بغیر فائدہ اٹھانا ممکن نہیں۔ دیکھیے: ”اسلامی بینکاری کی بنیادیں“ ص: ۱۶۹ ازا مولا ناقی عثمانی۔“

جب موجودہ تنکافل کے متوسط یعنی بھی یہ تسلیم کرتے ہیں کہ روپیہ پیسہ ایسی چیز نہیں جس کو باقی رکھ کر مستفید ہوا جاسکے تو پھر فقہاء کرام کی اس شرط کہ ”وقف وہی چیز ہو سکتی ہے جو باقی رہ کر قابل فائدہ ہو“ کو نظر انداز کر کے نقد کے وقف کے جواز کا فتوی سمجھ سے بالاتر ہے۔

ایک شبہ کا ازالہ:

جو حضرات نقد کے وقف کے قائل ہیں ان کے خیال میں روپے پیسے کو بھی باقی رکھ کر فائدہ حاصل کیا جاسکتا ہے وہ یوں کہ اس سے کاروبار کیا جائے جو فرع ہو وہ خرچ کر دیا جائے۔ مگر یہ دو وجہ سے درست نہیں ہے۔

ایک تو اس لیے کہ یہ صورت روپے پیسے کو اسکی اصل حیثیت میں باقی رکھ کر فائدہ حاصل کرنے کی نہیں اس طرح کا فائدہ تو روپے پیسے کو کرایہ پر بھی لے کر لیا جاسکتا ہے لیکن اس کے باوجود یہ شرعاً جائز نہیں کیوں؟ اس لیے کہ اس قسم کا فائدہ نقد کی تخلیق کا اصل مقصد نہیں ہے جیسا کہ علام ابن قدامہ حنفی رحمۃ اللہ علیہ نے المغنى میں لکھا ہے

دوسرًا اس لیے کہ روپے پیسے کو کاروبار میں لگانے سے فائدہ کی بجائے نقصان کا بھی اندیشہ ہے اور ممکن ہے وقف ختم ہی ہو جائے اس لیے یہ کہنا کہ وقف کی ہوئی رقم سے کاروبار کر کے اس کا فرع خرچ کیا جائے گا آپ صلی اللہ علیہ وسالم کے اس ارشاد کہ ”اصل روک کر رکھو اور اس کی پیدا اور خرچ کرو“ کے خلاف ہے۔

۲۔ جو حضرات نقد کے وقف کو ناجائز کہتے ہیں ان کا موقف درست ہونے کی دوسری وجہ یہ ہے کہ تالمیں نے اپنی تائید میں جو دلائل ذکر کے ہیں وہ ثبوت کے لیے ناکافی ہیں حضرت عمر رض کے واقعہ سے ایسی منقولی اشیاء کا وقف تو ثابت ہوتا ہے جن کا اپنا ذاتی استعمال ہو شہزاد گھوڑا اس کا اپنا ذاتی استعمال ہے وہ ہے سواری وغیرہ لیکن نقد جس کا اپنا کوئی ذاتی استعمال نہیں کا وقف ثابت نہیں ہوتا۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے نقد کو گھوڑے پر

قیاس کیا ہے جو درست نہیں کیونکہ دونوں میں واضح فرق ہے۔  
 یہاں یہوضاحت بھی ضروری ہے کہ بعض اہل علم کی رائے میں یہ وقف تھا ہی نہیں بلکہ صدقہ تھا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ ﷺ نے حضرت عمر بن الخطابؓ سے تو فرمایا کہ اپنا صدقہ مت خریدو مگر بیچنے والے پر پابندی نہیں لگائی۔ اور نہ ہی حضرت عمر نے اس پر کوئی اعتراض کیا اگر یہ وقف ہوتا تو نبی ﷺ اس کو بھی منع فرمادیتے کیونکہ وقف کو فروخت کرنا جائز نہیں۔

۳۔ امام زہری رضی اللہ عنہ کا اثر بھی دلیل نہیں بن سکتا کیونکہ یہ وقف کے بارہ میں نہیں بلکہ عام صدقہ کے متعلق ہے اس کا فریضہ یہ ہے کہ ان سے پوچھا گیا کیا وہ شخص اس کے نفع سے خود بھی کھا سکتا ہے انہوں نے جواب دیا نہیں۔ اگر یہ وقف ہوتا تو یہ پابندی نہ لگاتے کیونکہ وقف لکنڈہ کو شرعاً پنے وقف سے فائدہ اٹھانے کی اجازت ہے۔

محمدث امام عیلی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں زہری رضی اللہ عنہ کا اثر اس وقف کے خلاف ہے جس کی اجازت نبی ﷺ نے حضرت عمر کو دی تھی کہ ”اصل کو رو کے رکھو اور شرہ خرچ کرو“ سونے چاندی سے توبہ ہی فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے جب اس کو بعینہ کسی دوسری چیز کی طرف نکالا جائے یہ اصل کو رو کے رکھو اور شرہ خرچ کرو کی صورت نہیں بنتی۔ [فتح الباری ج ۵ ص: ۳۹۵]

حافظ ابن حجر رضی اللہ عنہ نے محمدث امام عیلی کے اعتراض کا جو جواب دیا ہے وہ صرف زیر جس کا ذاتی استعمال واضح ہے پر منطبق ہوتا ہے در ۴۳ و دینار پر نہیں اس لیے اس کو رو پے پیسے کے وقف کی دلیل نہیں بنایا جا سکتا۔

موجودہ تکالیف کے حامی فتح القدیر کے حوالے سے امام زفر رضی اللہ عنہ کے شاگرد محمد بن عبد اللہ الانصاری رضی اللہ عنہ کے فتویٰ کا ذکر بھی بڑی شدود مدد سے کرتے ہیں کہ انہوں نے در ۴۳ و دینار کے وقف کو جائز قرار دیا ہے لیکن اگر غور کیا جائے تو یہ فتویٰ خود تکالیف کمپنیوں کی خلاف جاتا ہے کیونکہ اس میں یہ الفاظ بھی ہیں:

((فَيُلَّ وَ كَيْفَ؟ قَالَ يَدْفَعُ الدَّرَاهِمَ مُضَارَّةً لَمْ يَتَصَدَّقُ بِهَا فِي الْوَجْهِ الْأَذِي وَ قَفَ عَلَيْهِ)) [فتح القدیر]

# دو رحاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

200

”یہ کیسے ممکن ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ وہ دراہم مضاربہ کی بنیاد پر کاروبار کے لیے دے پھر ان پر صدقہ کرے جن پر وقف کیا گیا ہے۔“

جبکہ تکافل کمپنیوں کے مالکان اپنے قائم کیے ہوئے وقف سے کسی کو بطور مضاربہ رقم نہیں دیتے بلکہ خود ہی کاروبار کرتے ہیں اور اس کی باقاعدہ فیس وصول کرتے ہیں۔ امام زہری رض کے اثر میں بھی یہی ہے کہ اس نے غلام تاجر کو دیے تھے نہ کہ خود ہی تجارت میں لگا کر اس کے عوض فیس لینا شروع کر دی۔

اس تفصیل سے واضح ہوتا ہے کہ جو حضرات نفر کے وقف کے قائل ہیں ان کا نقطہ نظر کمزور ہے۔ لہذا تکافل کمپنیوں کی بنیاد ہی ایسے پرموقف استوار ہے جو دلائل کی قوت سے محروم ہے۔

فائدہ: یہاں یہ وضاحت کر دینا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ موجودہ تکافل کے حامیوں کی رائے میں پالیسی ہولڈرز کی اقسام سے جو حصہ وقف پول میں جاتا ہے وہ وقف کی بجائے وقف کی ملکیت ہوتا ہے جو وقف کے مصالح کے علاوہ ان لوگوں پر خرچ ہو گا جن کے لیے وقف قائم کیا گیا ہو گا جیسا کہ ہم پہچھے بیان کرائے ہیں سوڈان کے معروف عالم پروفیسر صدیق محمد امین ضریر کے نزدیک اس کا کوئی ثبوت نہیں ہے چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

((ومالم يأت الباحث بدليل على أن ما يتبرع للوقف يصرف للموقف عليهم فإن تأصيل التأمين التكافلي على أساس الوقف ينهاه من أساسه)) [تعقیب عن بحث تأصیل التأمين التكافلي

على أساس الوقف وال الحاجة الداعية اليه]

”جب تک محقق (مولانا تقی عثمانی) صاحب اس بات کی دلیل پیش نہیں کرتے کہ جو عطیہ وقف کو دیا جاتا ہے وہ ان لوگوں پر خرچ کیا جا سکتا ہے جن پر وقف کیا گیا ہو تو وقف کی بنیاد پر تکافلی ان شورس کا اصول اپنی بنیاد سے اکھر جاتا ہے۔“

فائدہ: یہاں اس امر کا تذکرہ خالی از دلچسپی نہ ہو گا کہ دنیا میں مروجہ تکافل کی سب سے

پہلی کمپنی سوڈان میں ۱۹۷۹ء میں صدیق محمد امین زیر گرانی قائم ہوئی تھی لیکن اس کی بنیاد وقف کی وجہ پر قائم تکالیف کمپنیوں کے مفتیان کرام جائز نہیں سمجھتے۔

### بعض تحقیق طلب مسائل:

مروجہ اسلامی اشورنس میں ایلوکیشن اور ایڈمن فیس کے نام پر وصولی بھی غور طلب پہلو ہے جیسا کہ ہم گز شہر صفحات میں بیان کر آئے ہیں کہ پہلے سال قسط کی ستائی (یہ زیادہ سے زیادہ ہے) دوسرے سال بیس جبکہ تیرے سال دس فیصد رقم ایلوکیشن فیس کے نام پر کاٹ لی جاتی ہے یہ ساری رقم کنسٹنٹ جو کشہر گھیر کر لاتا ہے اور برائج ذمہ داران کی جیبوں میں جاتی ہے۔ پالیسی ہولڈر کو اس کا علم نہیں ہوتا۔ یہ بالکل وہی طریقہ ہے جو رواتی اشورنس کا ہے کہ پہلی قسط کا معتد بھ حصہ اشورنس کمپنی کے ایجنت کو دے دیا جاتا ہے۔ جب نام نہاد اسلامی اشورنس نظریاتی مرحلہ میں تھی تب یہ کہا جاتا تھا کہ رواتی اشورنس میں یہ ظلم ہوتا ہے کہ پہلی قسط تقریباً پوری کی پوری ایجنت کی جیب میں چلی جاتی ہے جبکہ تکالیف میں یہ نہیں ہوتا۔ لیکن جب عملی مرحلہ آیا تو نام نہاد اسلامی اشورنس نے بھی وہی راستہ اختیار کیا۔ ہمارے خیال میں یہ پالیسی ہولڈر کے ساتھ زیادتی ہے وہ اس طرح کہ اگر وہ ایک قسط ادا کرنے کے بعد تکالیف کمپنی کو الوداع کہتا ہے تو قواعد و ضوابط کے مطابق اس کو صرف وہ رقم ملتی ہے جو انوشنٹ کھاتے میں جمع ہو یا پھر اس سے حاصل ہونے والا نفع۔ اب ستائی فیصد تو ایلوکیشن فیس کے نام پر پہلے ہی الگ کیا جا چکا ہے باقی تیرہ فیصد بچا اس میں سے آدھا وقف میں چلا گیا جو شرعاً اپس نہیں لیا جاسکتا۔ جو باقی رہ گیا اس میں سے ڈیڑھ فیصد میجنت اور ۲۵ سے لیکر ایک سو دس روپے تک ماہانہ ایڈمن فیس بھی لی جانی ہے۔ پالیسی ہولڈر کے ہاتھ کیا آیا؟ تکالیف کمپنی کے تنخواہ دار شریعہ بورڈ کے مفتیان کرام کا ایک عدقوتی اور اس کے نتیجے میں اسلام کے نظام تکالیف کے متعلق پیدا ہونے والی بدگمانی کہ یہ بھی استحصال پرمنی نظام ہے۔ (اعاذن اللہ متنہ) ایلوکیشن فیس کی اس کے علاوہ کوئی توجیہ نہیں کی

جاسکتی کہ یہ باطل حربوں سے مال کھانے کی بدترین شکل ہے۔

ایک غیر معقول استدلال:

مرجوہ تکافل کے حامی بڑی سادگی سے کہتے ہیں کہ ہم ہر بات پہلے بتادیتے ہیں۔ ناجائز توبہ ہو جب کوئی بات خفیدہ کھلی جائے۔ یہ انتہائی لفظیم کا استدلال ہے۔ کیا بتا کر باطل طریقے سے کسی کامال ہڑپ کرنا ناجائز ہو جاتا ہے؟ ناجائز کار و بار میں ملوث لوگوں کی اکثریت بھی یہی کہتی ہے کہ ہم ہر بات پہلے طے کرتے ہیں، پھر یہ ناجائز کیسے؟ کیا تکافل کے حامی اس حقیقت سے بے خبر ہیں کہ اسلام نے بعض معاملات محض اس لیے ناجائز قرار دیے ہیں کہ ان سے کسی ایک فریق کو نقصان پہنچ رہا ہوتا ہے۔

### خلاصہ

مذکورہ بالتفصیل کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔

● مرجوہ تکافل شرعی تکافل سے بالکل مختلف ہے۔

● روابط انسانی کی طرح راجح الوقت تکافل بھی سودا اور غرر پر مشتمل ہے۔

● تکافل پالیسی عقد معاوضہ ہے نہ کہ عقد تبریع جیسا کہ تکافل کے حامی باور کرتے ہیں۔

● راجح نقطہ نظر کے مطابق نقدی کو وقف نہیں کیا جاسکتا۔ لہذا تکافل کمپنیوں کی بنیاد ہی غلط ہے۔

● ایلوکیشنس فیس باطل طریقے سے مال ہڑپ کرنے میں داخل ہے۔



## قرض کے مسائل

قرض لیزا پسندیدہ نہیں:

قرض چونکہ ”رات کی پریشانی اور دن کی ذات ہے“ اس لیے شریعت اسلامیہ عام حالات میں قرض لینے کو پسند نہیں کرتی۔ نبی ﷺ خود بھی قرض سے پناہ مانگتے اور اپنے ساتھیوں کو بھی اس سے بچنے کی تلقین فرماتے۔ ذیل میں اس سلسلے کی بعض روایات ملاحظہ فرمائیں:

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَدْعُو فِي الصَّلَاةِ وَيَقُولُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْمَأْتِيمِ وَالْمَغْرَمِ فَقَالَ لَهُ قَاتِلٌ مَا أَكْثَرَ مَا تَسْتَعِيْدُ يَا رَسُولَ اللَّهِ مِنَ الْمَغْرَمِ قَالَ إِنَّ الرُّجُلَ إِذَا غَرِمَ حَدَّثَ فَكَذَبَ وَوَعَدَ فَأَخْلَفَ)) [صحیح البخاری، باب من استعاذه من الدين]

”بلاشبہ رسول اللہ ﷺ نماز میں یہ دعا کیا کرتے تھے اے اللہ میں گناہ اور قرض سے آپ کی پناہ طلب کرتا ہوں۔ ایک کہنے والے نے آپ سے عرض کیا اے اللہ کے رسول آپ قرض سے کس قدر زیادہ پناہ مانگتے ہیں۔ آپ نے فرمایا بلاشبہ انسان جب مقرض ہوتا ہے بات کرتا ہے تو جھوٹ بولتا ہے اور وعدہ کرتا ہے تو خلاف ورزی کرتا ہے۔“

((لَا تُحِيفُوا أَنفُسَكُمْ أَوْ قَالَ الْأَنْفُسَ فَقِيلَ لَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا تُحِيفُ أَنفُسَنَا قَالَ الَّذِينَ)) [مسند احمد، حديث عقبة بن عامر الجهنی]  
”اپنی جانوں کو خوف میں بٹلانا کرو آپ سے کہا گیا اے اللہ کے رسول ہم کیسے اپنی جانوں کو خوف میں بٹلانا کرتے ہیں فرمایا قرض کے ساتھ۔“

پہلی حدیث سے یہ پتہ چلتا ہے کہ قرض مقرض کو جھوٹ اور وعدہ کی خلاف ورزی تک

204 دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

پہنچا دیتا ہے جبکہ دوسری حدیث یہ بتا رہی ہے کہ قرض لینے والے انسان کا امن و سکون ختم ہو جاتا ہے۔

معقول عذر کی بنا پر قرض لینے کی اجازت ہے:

تاہم ناگزیر حالات میں قرض لینے کی کنجائش رکھی گئی ہے بشرطیکہ مستقبل میں ادائیگی کا امکان اور پختہ ارادہ ہو۔ ذخیرہ حدیث میں اس کی کافی مثالیں موجود ہیں۔ یہاں صرف ایک واقعہ نقل کیا جاتا ہے۔ عبد اللہ بن ابی ربعیہ رض کہتے ہیں:

((اَسْتَقْرَضَ مِنِّي النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَرْبَعِينَ الْفَاقَهَاءَهُ مَالٌ فَدَفَعَهُ إِلَيْيَ وَقَالَ بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِي اَهْلِكَ وَمَالِكَ إِنَّمَا جَزَاءُ السَّلَفِ الْحَمْدُ وَالْأَدَاءُ)) [سنن النسائي، باب الاستقراض]

”نبی ﷺ نے مجھ سے چالیس ہزار قرض لیے آپ کے پاس مال آیا تو آپ نے مجھے لوٹا دیے اور فرمایا اللہ تیرے اہل اور مال میں برکت پیدا فرمائے قرض کا بدل تو شکر یہ ادا کرنا اور (قرض کی) ادائیگی ہے۔“

ذاتی ضرورت کے علاوہ اجتماعی اور ملکی ضرورت کے لیے بھی قرضہ لیا جاسکتا ہے۔

قرض معاف نہیں ہوگا:

شریعت کی نگاہ میں قرض کی عدم ادائیگی ناقابل معافی گناہ ہے۔ چنانچہ آپ ﷺ کا فرمان ہے:

((يُعْفَرُ لِلشَّهِيدِ كُلُّ ذَنْبٍ إِلَّا الدِّينِ)) [صحیح مسلم، باب من قتل فى سیل الله]

”شہید کا قرض کے علاوہ ہر گناہ معاف کر دیا جاتا ہے۔“

رسول اللہ ﷺ نے صاحب استطاعت مقرض کی طرف سے قرض کی ادائیگی میں مال مثول کو بھی ظلم قرار دیا ہے۔ ہاں اگر مقرض تنگدست ہو تو قرآنی حکم کے مطابق اس کو

## دو رحاضر کے مالی معاملات کا شرعی عム 205

فراغ خستی تک مہلت ملنی چاہیے۔

قرض کے بد لے فائدہ اٹھانا:

قرض کی وجہ سے حاصل ہونے والا ہر فائدہ سو وہ ہے۔ ہم چیچے حضرت ابی بن کعب، حضرت عبداللہ بن مسعود اور حضرت عبداللہ بن عباس رض کے حوالے سے بیان کر آئے ہیں کہ:

((انهم نهوا عن قرض حرّ منفعة)) [ارواه الغلیل: ۵/۲۳۴]

”انہوں نے اس قرض سے منع کیا جو فائدے کا باعث بن رہا ہو۔“

بلکہ حضرت عبداللہ بن سلام رض تو مقرض کی طرف سے دیے گئے ہدیہ کو بھی سود قرار دیتے تھے۔ چنانچہ ان کا یہ فتویٰ صحیح بخاری میں باس الفاظ قل ہوا ہے:

((اذا كان لك على رجل حق فاھدى اليك حمل تبن او حمل

شعير او حمل قت فلا تأخذه فانه ربا)) [صحیح بخاری، کتاب

المناقب، باب مناقب عبداللہ بن سلام]

”جب تمہارا کسی شخص پر کوئی حق ہو اور پھر وہ تمہیں ایک تنکے، جو کے ایک دانے یا ایک گھاس کے برابر بھی ہدیہ دے تو اسے قول نہ کرنا، کیونکہ وہ بھی سود ہے۔“

ہاں اگر قرض خواہ اور مقرض کے درمیان پہلے سے ہدیہ کا تبادلہ چلا آ رہا ہو تو پھر اس کی اجازت ہے۔

نبی صلی اللہ علیہ و آله و سلّم نے تو قرض دینے کے ساتھ کوئی چیز خریدنے یا بیچنے کی شرط لگانے کی بھی اجازت نہیں دی۔

((لَا يَحِلُّ سَلْفٌ وَبَيْعٌ)) [سنن الترمذی، باب ما جاء فی کراہیہ بیع

مالیس عنده]

”قرض اور بیع جائز نہیں۔“

یعنی قرض خواہ کا یہ شرط لگانا کہ میں تب قرض دوں گا جب آپ یہ چیز مجھ سے خریدیں

گے یا اپنی فلاں چیز مجھے پہنچیں گے، درست نہیں۔

یہاں یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ اگر مقر وض ادا یا گی کے وقت بغیر شرط کے از خود زیادہ واپس کرنے تو اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ یہ "حسن القضا" یعنی عمدہ طریقے سے ادا یا گی کرنے میں شامل ہے اور یہ آپ کی سنت ہے۔ مگر اس کو بطور نظام کے اختیار نہیں کیا جا سکتا کیونکہ یہ طے شدہ اضافہ ہی شمار ہو گا۔

قرض کی ادا یا گی کا معیار:

افراط زر کی وجہ سے کرنی کی قوت خرید کم ہوتی رہتی ہے اس لیے قرض کی بحث میں یہ سوال انتہائی اہم ہے کہ قرض کی واپسی کس طرح ہو گی نوٹ کے اوپر لکھی ہوئی قیمت کے مطابق یا قوت خرید کے لحاظ سے؟

● بعض حضرات کے خیال میں قرض کی ادا یا گی سونے سے وابستہ ہونی چاہیے یعنی قرض دیتے وقت یہ سمجھنا چاہیے کہ نوٹوں کی بجائے سونا قرض دیا جا رہا ہے اور قرض دی گئی رقم کے بد لے جتنا سونا اس دن خریدا جا سکتا تھا جس دن قرض دیا گیا تھا واپسی کے وقت اتنا سونا یا اس کی قیمت ادا کی جانی چاہیے۔ لیکن یہ رائے صائب نہیں کیونکہ اس کی بنیاد اس نظریے پر ہے کہ نوٹ کی پشت پر سونا ہے حالانکہ یہ بات طے شدہ ہے اب نوٹ سونے کی نمائندگی نہیں کرتے۔

● بعض اہل علم کی رائے میں قرض کی واپسی قیمتوں کے اشاریے سے مربوط ہونی چاہیے اس کا مطلب ہے کہ قرض کی واپسی کے وقت نوٹوں کی اتنی مقدار زیادہ ادا کی جانی چاہیے جو افراط زر کی شرح کے مساوی ہو۔ مثلاً ایک ہزار روپے قرض دیے گئے ادا یا گی کی تاریخ تک افراط زر میں میں فیصلہ اضافہ ہو گیا تو اب ایک ہزار کی بجائے بارہ سو روپے واپس کیے جائے۔ لیکن یہ نقطہ نظر بھی کمزور ہے ایک تو اس لیے کہ قیمتوں کا اشارہ تھیں ہے جبکہ قرض کی ادا یا گی میں حقیقی برابری ضروری ہے۔

دوسرا اس لیے کہ شرعی طور پر قرض کی ادائیگی میں قوت خرید کی بجائے مقدار میں برابری کا اعتبار کیا جاتا ہے۔

اس حوالے سے تیسرا تجویز یہ پیش کی جاتی ہے کہ قرض کالین دین روپے کی بجائے ڈالر میں کیا جائے یعنی اگر کسی شخص کو ایک ہزار روپے کی ضرورت ہو تو قرض دینے والا ہزار روپے کی جگہ اتنی مالیت کے ڈالر خرید کر دے اور مقرض بھی ڈالر ہی واپس کرے۔ مگر بوجوہ یہ تجویز بھی قابل عمل نہیں۔

افراط رکارڈ ارپنگی پڑتا ہے روپے کی نسبت کم ہی مگر پڑتا ضرور ہے۔

شہری علاقوں سے دور دیہات اور قصبات میں بے شمار ایسے لوگ ہیں جن کے لیے منی چینخر تک پہنچنا بھی ایک مسئلہ ہے اس تجویز کے مطابق قرض کالین دین مشکلات کو دعوت دینے کے متاثر ہو گا۔

اس تجویز کے مطابق قرض خواہ اور مقرض کو دو دو مرتبہ منی چینخر کے پاس جانا پڑے گا ایک مرتبہ ڈالر لینے اور دوسری مرتبہ ڈالر کے بدے روپے حاصل کرنے کے لیے۔ ظاہر ہے ہر مرتبہ کمیش بھی دینا پڑے گا جس سے قرض کالین دین مزید بوجھ بن جائے گا۔ اس لیے صحیح موقف یہی ہے کہ قرض میں سو کے بدے سو کا نوٹ ہی واپس کرنا ضروری ہے خواہ اس کی قوت خرید کم ہو چکی ہو۔

ایک اعتراض کا جواب:

بعض حضرات کہتے ہیں یہ تو قرض خواہ پر ظلم ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ قرض دینا مقرض کے ساتھ ہمدردی ہے اسی لیے ہماری شریعت نے دو مرتبہ قرض دینے کو ایک مرتبہ صدقہ کرنے کے برابر قرار دیا ہے۔ چنانچہ آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

((مَا مِنْ مُسْلِمٌ يُقْرِضُ مُسْلِمًا قَرْضًا مَرْتَبَنِ إِلَّا كَانَ كَسْدَقَةً هَا مَرَهَ))

[سنن ابن ماجہ، باب القرض]

## دو رہاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

208

”جو مسلمان کسی مسلمان کو دو مرتبہ قرض دے وہ ایک دفعہ صدقہ کے برابر ہو گا۔“

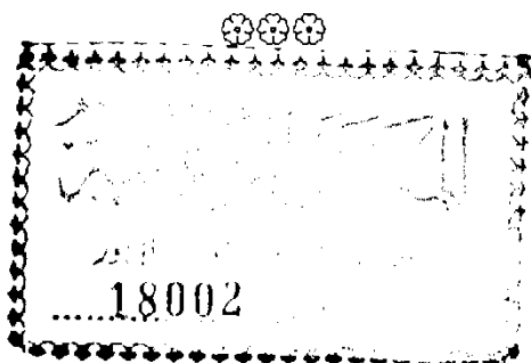
یعنی ایک مرتبہ قرض دینا نصف صدقہ کے مساوی ہے۔

اگر کوئی اس اجر و ثواب پر مطمئن نہیں ہے تو اس کے لیے بہتر ہے کہ وہ قرض نہ دے اسلام اس کو مجبور نہیں کرتا۔ اگر حصول نفع کا ارادہ ہو تو اس کے لیے قرض کی بجائے شرکت و مضار بہت کو اختیار کیا جانا چاہیے۔

مزید برآں افراد از راجحہ ای مسئلہ ہے جس میں مقرض کا کوئی عمل دخل نہیں ہے اس کی تلافی کا ذمہ دار مقرض کو ٹھہرانا زیادتی ہے۔

### خلاصہ

- ✿ سوائے انہتائی مجبوری کے قرض لینے سے بچنا چاہیے۔
- ✿ قرض ہر حال میں واپس کرنا چاہیے۔
- ✿ قرض کے عوض فائدہ اٹھانا جائز نہیں۔
- ✿ قرض میں سو (۱۰۰) کے بد لے سو (۱۰۰) کا نوٹ ہی واپس کیا جائے گا۔



## ابو ہریرہ شریعہ کالج

اجب داش جانتے ہیں کہ اب تک ملک بھر میں ابو ہریرہ شریعہ کالج واحد ادارہ ہے جس میں لازمی (Comulsary) انساب کے طور پر بیک وقت درس نظامی اور گریجویشن کروائی جاتی ہے۔ لہذا اپنے بچوں کو ابو ہریرہ کالج میں داخل کروائیں تاکہ وہ ذہنی و دینی علوم سے آرائے ہو سکیں۔ **فضل اللہ تعالیٰ یادہ صرف مقامی احباب کی مدد سے ہل رہا ہے۔**

### داخلی میزک کے رزلٹ سے پہلے اور امتحان کے فوائد

میزک کا امتحان دینے والے طلباء داخلے سکتے ہیں۔ تاہم فل ہوئے کی صورت میں طالب علم کو فارغ کر دیا جائے گا۔

## نساب

سال اول: ترجمۃ القرآن سورۃ الفاتحۃ الاعراف، مکملہ اول، علم الخو، کتاب الخو، علم الصرف، ابواب الصرف، دروس الخ  
العربیہ (دو حصے)، فرنٹ اسٹریٹ بھائی ائمۃ میڈیٹ یونیورسٹی بورڈ لہا ہور۔

سال دوم: ترجمۃ القرآن سورۃ الاعراف تا اہل، مکملہ جانی، خوییر، شرح مات عامل، کتاب الصرف، الطیب، الحج، معلم الانشاء  
(دو حصے) سینکڑا اسٹریٹ بھائی ائمۃ میڈیٹ یونیورسٹی بورڈ لہا ہور۔

سال تیسرا: ترجمۃ القرآن، مسلم شریف، ترمذی شریف، بہای الخو، علم الصیف، السراجی، شرح نجیۃ الافکر، تحریڑ اسٹریٹ۔

سال چہارم: بخاری شریف، بہایۃ الوہیۃ، شرح ابن عفیل، الفوز الکبیر، فوتوحہ ایم نصاب، بھطاق، خجاب یونیورسٹی۔

### ابو ہریرہ اکیڈمی کی نشریات، از قلم: میاں محمد جبیل

فہم القرآن: ابن کثیر، رازی، دیگر عربی تفاسیر کا ملکا، اور تفسیر شافعی، معاف تدریب، تفسیر القرآن کے اہم مکات پر مشتمل، جدید و قدیم علوم کا مکالمہ جس میں رواں ترجمہ اور تفسیر بالحدیث کا انتظام۔

اتیاز تفسیر: لفظی ترجمہ، آیت کے مسائل کی الگ الگ شناختی، ہر آیت کے مرکزی مضمون کی تفسیر بالقرآن کے ذریعے ایک مکمل تقریر۔ پہلے پندرہ پارے تین جلدیوں میں دستیاب ہے۔ تفسیر کا آغاز 2005ء میں کیا گیا اور ہر سال پانچ پاروں پر مشتمل جلد پیش کی جاتی ہے۔ ان شاء اللہ 2011ء میں مکمل ہو جائے گی۔

فہم الحدیث: مکملۃ المصائر سے متعلق اعلیٰ اور بخاری و مسلم کی مکمل روایات۔ اس کے مطالعے سے تحریم یا نہ طبق کو 80 فیصد مسائل کسی عالم سے پوچھنے کی ضرورت نہیں رہتی۔

دیگر اقسامی: سیرت ابراہیم کا طریقہ دعا ہزار دین تو آسان ہے۔ زکوۃ کے مسائل و فوائد، آپ ﷺ کا تہذیب و تمنی مسائل کیوں؟ نکتہ کے الہامی راستے، آپ ﷺ کا حج (محض مگر جام، ہر کن کا فلسفہ)، فضیلت قربانی اور اس کے مسائل، آپ ﷺ کی نماز (قیام و بخود کی عملی تصویر)، برکات رمضان، اتحاد امت و قلم جماعت، جادوکی تباہ کاریاں..... ان کا شرعی علاج۔

ملکے کا پتہ: تعلیٰ کتب خانہ، مکتبہ سلفی، مکتبہ قدسیہ، مکتبہ دارالاسلام اردو بازار لہا ہور۔  
میاں محمد جبیل، پرنسپل ابو ہریرہ شریعہ کالج، 37۔ کریم بلاک اقبال ناؤن لاہور۔ 042-5417233